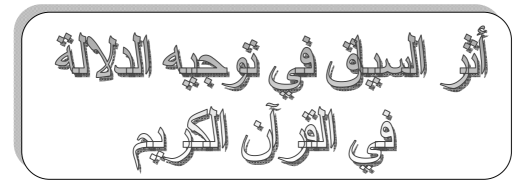
### الجممورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية

- وزارة التعليب والعالي والبحث العلمي -
  - المرك ز الجامع ي غرداية -
    - هسم: اللغة والأدب العربي -



- مذكرة مقدمة لاستكمال متطلبات شمادة الليسانس -- التخصص: أدب عربي -
- \* تحت إشراف الأستاذ:

\* من إعداد الطالبتين:

- بشير مولاي لخضر

- محمد زاوي
- كلثوم بلمشرح

### \_\_\_\_\_ المقدم\_\_\_ة

الحمد لله الذي زين الإنسان بالعلم والأدب حيث كان ,وصلاة الله والتسليم لمن هو المهذب الكريم وآله وصحبه وذوي النهى من بالكمال بلغوا هام السهى .

#### أمال بعد:

لقد كان القرآن ولا يزال الكتاب السماوي الوحيد ,الذي لم يمسسه تحريف ,و لم يثبت حوله شك لأن الله تعالى حصه بالعناية والحفظ فقال: { إِنَّا نَـحْنُ نَـزَّلْـنَـا الـــذِّكْـرَ وَ إِنَّا لَـهُ لَـحَا فِـظُـونَ } وهو من أقدم الكتب وجودا وصمودا في هذه المعمورة, فلا يمكن أن ينسى كلام الخالق وهديه ,أو يذهب سحر قرآنه وبيانه ,فهو كتاب لا تفني الدراسات حوله ,لاستداره التي لا تخفي عن أعين باصرة وآذان سامعة وقلوب خاشعة ,ففي رحابه ظهــرت علوم كثيرة وأثبتت حقائقه ومعجزاته كل البحوث والملاحظات والتي تزيد في فهمه ولا تنقص منه شيئا فكما قال على كرم الله وجهه : (القرآن ظاهره أنيق وباطنه عميق ,لا تفين عجائبه ولا تنقضي غرائبه ,لا تكشف ظلمات إلا به ,وهو آمر زاجر ,وصامت ناطق وحجة الله على حلقه) . ولما كان السابق في ميدان معرفة ورعاية كتاب الله عز وجل والعناية به ,استعنا بـــه ســـبحانه في تقديم هذه المذكرة مهتدين بنوره وكما اختص القرآن بإعجاز لغوي وتشريعي وآخر معنــوي, وبيان ذلك الإعجاز والتفوق في أسلوبه على جميع أساليب البشر ,حاولنا التطرق إلى موضوع لغوي يعتبر من المواضيع الضاربة بجذورها في الدرس اللغوي عند العرب القدامي وبارزة في تراثنا العربي .ألا وهي "السياق" وارتأينا بلمحات بسيطة إثبات سبق العرب علي الغرب في هذا المصطلح ,وأوردنا التطبيق في النص القرآبي للسياق بوجوه تفسيرية ,فطبيعة الموضوع توجب علينا التطرق إلى ما وقع عليه اختيارنا هذا وهو أثر السياق في اختيار التراكيب والكلمات والسبب يعود في ذلك إلى محاولتنا إبراز هذا الأثر وكان لابد أن نعنون مذكرتنا بـــ "أثر السياق فهي توجيه الدلالة في القرآن الكريم" وللإحابة على الإشكال الآتي: هل من المكن تطبيق الدرس اللغوي على النص القرآني ؟ القدم\_\_\_ة

\_\_\_\_

ومن هذا الإشكال تتفرع عدة تساؤلات أحرى:

- كيف تجلى ذلك التطبيق ؟
- وما هو دور السياق في إبراز المعنى ؟
- وهل أفاد السياق في معرفة ما خفى من القرآن الكريم من معنى ؟
  - وأخيرا إلى ما توصل المفسرون والأصوليون العرب في ذلك ؟

وقد اعتمدنا في بحثنا المنهج الوصفي التحليلي وذلك إننا قمنا بوصف الظاهرة وحللناها ,وبما أن بحثنا هذا يتراوح بين التنظير والتطبيق ,فقد أوحى إلينا بالخطة التالية : مقدمة – فصلين حاتمة مفصلة كما يلي : أما الفصل الأول : فعنواناه بالسياق في التراث العربي لأننا تحدثنا فيه عبر ثلاثة مباحث عن تعريف السياق لغة واصطلاحا ,أنواع السياق (المقالي والمقامي) . وأهميته .ويليه الفصل الثاني : الذي خصصناه لتطبيقات السياق في النص القرآني .وفي عر قنا النص القرآني كتمهيد لنلج إلى التطبيق ,ومنه نستخلص ثمرة جهدنا (الخاتمة) فطبيعة كل موضوع تفرض نفسها بخاتمة ,وحاتمة كل الأمور أيسرها وأسهلها على الإطلاق .ومن المسلم به أنه من طبيعة الإنسان النقص ,وعمله قابل للانتقاد وقد يتفاوت ذلك من فرد لآخر وعملنا هذا يشوبه المنقص لعدة عوامل .

أولها : كوننا مبتدئين وهذا البحث هو الانطلاقة الأولى بالنسبة لنا حول البحوث الأكاديمية ومن المعروف أن البداية ناقصة دائما .

ثانيا: نظرا لاتساع الموضوع من جوانبه الدلالية المتعددة .

أما المراجع, فهي متنوعة وعديدة لكن موضوع بحثنا غير متطرق إليه بما فيه الكفاية, منها ماهو عبارة عن دراسات غير كافية .وفي الأخير لا يفوتنا أن نشكر أستاذنا المحترم "بشير مولاي لخضر" الذي ساعدنا بتوجيهاته الأكاديمية ,أو بتقديم يد المساعدة بتوفيره لنه بعض المراجع .والشكر الموصول للجميع الأساتذة الكرام .وبالله التوفيق ,وهو المستعان



### المقدم\_\_\_\_ة

تمت بفضل الله ومنه يوم الإثنين 30 جمادى الثانية \_ 1433 ه الموافق لـ 21ماي 2012

محمد زاوي كلثوم بلمشرح \_\_\_\_\_\_ الفصل الأول: السياق في التراث اللغوي العربي \_\_\_\_\_\_ مز إعداد: كلثوم بلمشرح

### - المبحث الأول: تعريف السياق

- لغة : السياق في اللغة مصدر ساق قال الجوهري في " الصحاح " : ساق الماشية يسوقها وسيقا فهو سائق و سواق و أنساقها و انساقت و سقت إلى امرأتي صداقها (1).

و ورد في أساس البلاغة للزمخشري س و ق ساق النقد فانساقت و من الجاز ساق الله إليك الخير و ساق إليها المهر. و ساقت الريح السحاب و زادت هذه الدار بثمن فساقها الله إليك بلا ثمن . و المحتضر يسوق سياقا و فلان في ساقة العسكر في آخره، و هو جمع سائق كقادة في قائد، وهو يساوقه ويقاوده وتساوقت الإبل تتابعت وهو يسوق الحديث أحسن سياق<sup>(2)</sup>. و ورد في لسان العرب لابن منظور: " سوق، السوق معروف، ساق الإبل و غيرها يسوقها سوقا وسياقا و هو سائق و سواق، وانساقت و تساوقت الإبل تساوقا إذا تتابعت و كذلك تقاودت فهي متقاودة و متساوقة .

و في حديث أم صعيد: " فجاء زوجها يسوق أعترا ما تتساوق أي تتابع، و المساوقة، المتابعة كان بعضها يسوق بعضا، و ساق إليها الصداق و المهر سياقا و أساقه و إن كان دراهم أو دنانير الأصل الصداق عند العرب الإبل وهي التي تساق وساق فلان من امرأته أي أعطاها مهرها و السياق: المهر، قبل للمهر سوق لأن العرب كانوا إذا تزوجوا ساقوا الإبل والغنم مهرا لأنها كانت الغالب على أموالهم و وضع السوق موضع المهر.

و نلاحظ من كل ذلك أن مفهوم السياق لغة يعني التتابع و كذلك العرب قديما يطلقون على السياق مهر المرأة

و وردت هذه اللفظة في القرآن الكريم باستعمالات متعددة منها :

قوله تعالى: " وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ حَتَّى إِذَا أَقَلَتْ سَحَابًا ثِقَالُا سُقْنَاهُ لِبَلَدٍ مَيِّتٍ فَأَنْزَلْنَا بِهِ الْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ كَذَلِكَ نُخْرِجُ الْمَوْتَى لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ (57) " (4).

3

<sup>630</sup> ص : 1974 : س : الصحاح في اللغة و العلوم - دار الحضارة العربية ط + 1 س : 1974 ، ص + 1

 $<sup>^{2}</sup>$  - الزمخشري : أساس البلاغة – دار الهدى : ص 333

<sup>. 166</sup> ج إبن منظور : لسان العرب - دار صادر ط- 6 . س+ 1997 المجلد العاشر ، مادة سوق ص+ 166 .

<sup>· (57) -</sup> الأعراف (57)

التراث اللغوي العربي \_\_\_\_\_ من إعداد: كلثوم بلمشرح

و قوله تعالى: " وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَاهُ إِلَى بَلْدٍ مَيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ النُّشُورُ (9)"(1).

و قوله تعالى : " أولم يرو النّا نَسُوقُ الْمَاءَ إِلَى الْأَرْضِ الْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ زَرْعًا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَامُهُمْ وَأَنْفُسُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ (27)"(2) .

و قوله تعالى : " وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وِرْدًا (86)" (3 .

و قوله تعالى : " وَسِيقَ اللَّذِينَ اتَّقُو الرَبَّهُمْ إلى الْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا وَقُتِحَت أُبُو الْبَهُ اللهُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ (73) "(4) .

و قول تعالى: " يُجَادِلُونَكَ فِي الْحَقِّ بَعْدَمَا تَبَيَّنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى الْمَوْتِ وَهُمْ يَنْظُرُونَ (6) "(5).

و قوله تعالى : " وَجَاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَعَهَا سَائِقٌ وَشَهِيدٌ (21)"(6) .

#### - اصطلاحا:

جاء في المعجم الوسيط: "سياق الكلام تتابعه و أسلوبه الذي يجري عليه " و عرفه العطار في حاشيته على جمع الجوامع قائلا: " السياق ما سيق الكلام لأجله " و عرفه الطحاوي في " معاني الآثار " بقوله: " السياق هو الأمر الذي يمكن أن يــؤثر في معـــن خطاب معين مما له علاقة بالخطاب ذاته "

و يعرف تمام حسان السياق بقوله: "المقصود بالسياق التوالي، و من ثم يمكن أن ننظر إليه من زاويتين: أولهما توالي العناصر التي يتحقق بها السياق الكلامي و في هذه الحالة نسمي السياق "سياق النص" و الثانية توالي الأحداث التي هي عناصر الموقف الذي حرى فيه الكلام و عندئذ نسمي السياق "سياق الموقف " "(7).

<sup>1 -</sup> فاطر : (09)

<sup>· (27) :</sup> السجدة - <sup>2</sup>

<sup>. (86) :</sup> مريم

<sup>4 -</sup> الزمر : (73)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - الأنفال : (06)

<sup>. (21) :</sup> ق - 6

 $<sup>^{7}</sup>$  – تمام حسان : احتهادات لغوية – عالم الكتب ط $^{1}$  : القاهرة س

ــــــــــــــــــــــــــ الفصل الأول : السياق في التراث اللغوي العربي ـــــــــــــمن إعداد : كلثوم بلمشرح

و هو أيضا: "... مجموعة الظروف الطبيعية و الاجتماعية و الثقافية و النفسية التي يوجد ضمنها ملفوظ معين أو خطاب و ترى اللسانيات أن السياق: هو مجموعة العناصر (الصوتية و الصرفية والتركيبية) التي تسبق وحدة لسانية داخل ملفوظ معين "(1)

### - المبحث الثانى: أنواع السياق:

السياق هو قرينة من القرائن المؤثرة في معنى النص مما له علاقة بالنص ذاته ، و هـو في بعـض الأحيان يكون ظاهرا بارزا لا يحتاج إلى كثير نظر و تدبر ليظهر ، و بهذا الاعتبار ينقسم السـياق إلى قسمين هما :

### 1-السياق المقالي أو اللغوي:

هو الذي يرتبط بالقرائن اللغوية التي يتضمنها الدليل و يستدل بها على مدلوله من جهة اللفظ اوالمعنى لتحديد المعنى اللغوي ، أو ما يعبر عنه بالمعنى النحوي أو الوظيفي للجملة الذي قد تتعدد احتمالات دلالاته فيصبح بحاجة إلى اعتبار القرائن لرفع تلك الاحتمالات و تحديد المعنى المسراد ، ولذلك قال الشاطبي في سياق استدلالاته على أهمية أسباب الترول في فهم القرآن الكريم الذي هو أصل أدلة الأحكام : "و الدليل على ذلك أمران : أحدهما أن علم المعاني و البيان الذي يعرف به إعجاز نظم القرآن فضلا عن معرفة مقاصد كلام العرب إنما مداره على معرفة مقتضيات الأحوال حال الخطاب من جهة نفس الخطاب أو المخاطب أو المخاطب أو الجميع إذ الكلام الواحد يختلف فهمه بحسب حالتين و بحسب مخاطبين و بحسب غير ذلك ، كالاستفهام لفظه واحد و يدخله معنى الإباحة و التهديد و التعجيز وأشباهها و لا يدل على معناها المراد إلا الأمور الخارجة و عمدتما مقتضيات الأحوال و ليس كل حال ينقل و لا كل قرينة تقترن بنفس الكلام المنقول و إذا فات نقل بعض القرائن الدالة فات فهم كلام الجملة أو فهم شيء منه ، و معرفة الأسباب رافعة لكل مشكل في هذا النمط فهسي مسن الملام المنقول و يفهم الكتاب بلا بد و معنى معرفة السبب هو معنى معرفة مقتضى الحال "داليل الحال" الحال القرائل الحال العلم الحال التعل الحال العلم الحال العلم الحال العرب الحال العلم الحال الحال العلم الحال ا

<sup>1 -</sup> أحمد عزوز : المدارس اللسانية – اعلامها و صباؤها و مناهج تحليلها للأداء التوصيلي،دار الأدب للنشر،الجزائر،ص 155

<sup>2 -</sup> الشاطبي ، الموافقات ج<sub>3 - ص</sub> 225 ·

التراث اللغوي العربي \_\_\_\_\_ من إعداد: كلثوم بلمشرح

و عرفه الدكتور أحمد محمد قدور: "هو السياق الذي يعتمد في تحديد المعنى على عناصر لغوية أوالذي تراعى فيه القيمة الدلالية المستوحاة من عناصر لغوية ، فالكلمة يتحدد معناها من خلل علاقاتها مع الكلمات الأخرى في النظم ، و هذا لا يشمل الجملة وحدها بل ينتظم الفقرة أو الفصل أو الكتاب كله "(1).

و مثال على ذلك نقول ضرب زيد عشرا بمعنى عاقب و ضرب الله مثلا بمعنى ذكر و ضرب له قبة بمعنى أقام و ضرب عليهم الذلة و المسكنة بمعنى أذلهم و ضرب النقود أي صاغ و ضرب في الأرض أي سعى (2).

أو هو حصيلة استعمال الكلمة داخل نظام الجملة المتجاورة و كلمات أخرى مما يكسبها معيى خاصا محددا و السياق اللغوي يوضح كثيرا من العلاقات الدلالية عندما يستخدم مقياسا لبيان الترادف أو الاشتراك أو العموم أو الفروق فالمعنى الذي يقدمه السياق و لاسيما السياق اللغوي وهو معنى معين له حدود واضحة و سمات محددة غير قابلة للتعدد أو الاشتراك أو التعميم و يمكن أن نمثل لها بكلمة " عين " في العربية فعندما ترد في سياقات لغوية متعددة يتبين للدارس ما تحمله من معان مختلفة باختلاف كل سياق ترد فيه فقول:

- عين الطفل تؤلمه: العين هنا هي الباصرة.
- في الجبل عين جارية: العين هي عين الماء.
- هذا عين العدو: العين هنا الجاسوس <sup>(3)</sup>.

و من السياق اللغوي نحد ما يسمى " بالمصاحبات اللفظية " أو " التلازم اللفظي " و هو استعمال وحدتين معجميتين منفصلتين يأتي استعمالها عادة مرتبطتين الواحدة بالأخرى و مثاله كلمدة "مجلس" : مجلس علم - مجلس تأديب - مجلس الأمن - مجلس الشعب (4) .

### 2- السياق المقاسى أو غير اللغوي:

 $<sup>^{295}</sup>$  محمد محمد قدور : مبادئ اللسانيات  $^{-}$  دار الفكر المعاصر ص

<sup>197</sup> صمد محمد داوود : العربية و علم اللغة الحديث : دار غريب ، 2003 ، ص $^2$ 

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه

<sup>4 -</sup> المرجع نفسه

التراث اللغوي العربي \_\_\_\_\_ من إعداد: كلثوم بلمشرح

هو الذي يعتمد على القرائن غير المرتبطة بالدليل و المدلول لتحديد مراد المتكلم بحسب مقتضى الحال ، و هذا المعنى هو المعبر عنه بالمعنى المراد من الخطاب أو مقتضى الحال و يشتمل على عناصر متعددة تتصل بالمخاطب و المخاطب و سائر الملابسات التي تحيط بالخطاب ، و هذا قدر زائد على مجرد فهم وضع اللفظ في اللغة ، كاختلاف الغاية التي تساق من أجلها القصة في القرآن الكريم حيث تذكر بعض معانيها الوافية بالغرض في مقام ، و تبرز معاني أخرى في مقامات مغايرة حسب مقتضيات الأحوال .

و هذا ما يؤكده الدكتور تمام حسان في كتابه ( البيان في روائع القرآن ) قائلا : " و هكذا تمتد قرينة السياق على مساحة واسعة من الركائز ، تبدأ باللغة من حيث مبانيها الصرفية و علاقاتها النحوية و مفرداتها المعجمية ، و تشمل الدلالات بأنواعها من عرفية إلى عقلية إلى طبيعية كما تشتمل على المقام . كما فيه من عناصر حسية و نفسية و اجتماعية كالعادات و التقاليد و الماثورات و كذلك العناصر الجغرافية و التاريخية ، مما يجعل قرينة السياق كبرى القرائن بحق "(1) .

و يقول كذلك: " فالمبنى الواحد متعدد المعنى ، و محتمل كل معنى مما نسبت إليه و هو خارج السياق ، أما إذا تحقق المبنى بعلاقة في السياق ، فإن العلاقة لا تفيد إلا معنى واحدا تحدده القرائن اللفظية و المعنوية و الحالية ، و هذا التعدد و الاحتمال في المعنى الوظيفي يقف بإزائه تعدد واحتمال في المعنى المعنى المعجمي أيضا "(2).

#### - المبحث الثالث: أهمية السياق:

 $<sup>^{221}</sup>$  ص ، تمام حسان : البيان في روائع القرآن ، ص

<sup>2 -</sup> تمام حسان : اللغة العربية معناها و مبناها ، ص 165

القصل الأول: السياق في التراث اللغوي العربي \_\_\_\_\_\_ من إعداد: كلثوم بلمشرح

#### 1 عند البلاغيين و النحويين و اللغويين :

#### أ- عند البلاغيين:

لقد عبر البلاغيون العرب القدامي عن الاستعمالات اللغوية المرتبطة بالمقام الذي يرد فيه الكلام بمقولتهم المشهورة "لكل مقام مقال " و كانوا بذلك متقدمين على زماهم ، لأنه الاعتراف بفكرتي المقام و المقال ، باعتبارهما عنصرين أساسيين في تحديد المعني "(1).

و من أوائل من تحدثوا عن فكرة المقام من البلاغيين ابن المقفع (ت 145 هـ) ، حين عرّف معنى البلاغة فقال: " البلاغة اسم جامع لمعان تجري في وجوه كثيرة ، فمنها ما يكون في السكوت ومنها ما يكون في الاستماع ، و منها ما يكون شعرا ، و منها ما يكون سجعا و خطابا ، و منها ما يكون رسائل ، فعامة ما يكون من هذه الأبواب الوحي فيها و الإشارة إلى المعنى و الإيجاز والبلاغة ، فأما الخطب بين السماطين و في إصلاح ذات البين فالإكثار في غير خلط و لإطالة في غير إملال و ليكن في صدر كلامك دليل على حاجتك ، كما أن خير أبيات الشعر البيت الدي إذا سمعت صدره عرفت قافيته فقيل له : فإن مل السامع الإطالة التي ذكرت انه حق ذلك الموقف ؟ قال : إذا أعطيت كل مقام حقه و قمت بالذي يجب من سياسته ذلك المقام ، و أرضيت من يعرف حقوق الكلام فلا تمتم عما فات من رضا الحاسد و العدو "(2).

و يرى الجرحاني أن البلاغة هي: " الكلام الذي يرسل إرسالا ، فنطلب فيه الإفادة و الإصابة ، وإفهام المعنى على وجه به غرض المرسل أو المنشئ ، حين يستخدم الكلمة في تحقيق ما يريده ، فهي دراسة في كيفية استعمال اللغة مادة و صورة ، أي استعمالات المتكلمين و الكتاب فيما هم فيه مخيرون "(3).

وتعد نظرية النظم حير شاهد علي أهمية السياق عند القدامي و يقول عبد القاهر الجرجاني : " ليس النظم إلا أن تضع كلامك الوضع الذي يقتضيه علم النحو وتعمل على قوانينه وأصوله

<sup>157 -</sup> أحمد عزوز : المدارس اللسانية اعلامها و مبادئها و مناهج تحليلها للأداء التواصلي، دار الأديب للنشر، الجزائر،ص 157

<sup>2 -</sup> عبد النعيم خليل ، نظرية البيان بين القدماء و المحدثين ، ص 163

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - عبد القاهر الجرجاني ، أسرار البلاغة ، تحقيق محمد الفاضلي ، المكتبة العصرية — بيروت ، 2003 ، ص 73 .

، وتعرف مناهجه التي بمجت فـــلا تـــزيغ عنها وتحفظ الرسوم التي رسمت لك فلا تخشى شـــيئا منها "(1)

و ابن خلدون سماه بساط الحال و هي القرائن التي تدل على خصوصيات المقاصد لأن الألفاظ باعتبارها دالة على المعاني بأعيالها و يبقى ما تقتضيه الأحوال و يسمى بساط الحال محتاجا إلى ما يدل عليه كل معنى لابد أن تكشفه أحوال تخصه فيجب أن تعتبر تلك الأحوال في تأدية المقصود لأنه صفات<sup>(2)</sup>.

و نجد أن مقامات الكلام متفاوتة حسب صورة المقال فلكل مقام أسلوبه الخاص به و يذكر لنا أبي يعقوب السكاكي هذا التفاوت في المقامات في كتابه " مفتاح العلوم " حيث يقول: " لا يخفى عليك أن مقامات الكلام متفاوتة فمقام الشكر يباين مقام الشكاية و مقام التهنئة يباين مقام التعزية و مقام المدح يباين مقام الذم و مقام الترغيب يباين مقام الترهيب و مقام الجد في جمع ذلك يباين مقام الهزل و كذا مقام الكلام ابتداء يغاير مقام الكلام بناء على الاستخبار و الإنكار و مقام بناء على السؤال يغاير مقام البناء على الإنكار جميع ذلك معلوم لدى كل لبيب و كذا مقام الكلام مع الذكي يغاير مقام الكلام مع الغيي و لكل من ذلك مقتضى غير مقتضى الآخر . ثم إذا شرعت في الكلام فلكل كلمة مع صاحبتها مقام و لكل واحد ينتهي إليه الكلام مقام و ارتفاع شأن الكلام في باب التحسن و القبول و انحطاطه في ذلك بحسب مصادفة الكلام لما يليق به و هو الذي نسميه مقتضى الحال فإن كان مقتضى الحال بخلاف ذلك فحسن الكلام تحليله بشيء مسن ذلك بحسب المقتضى ضعفا و قوة "(3) .

### ب- عند النحويين و البلاغيين:

عالج اللغويون قضية السياق اللغوي بالتوجه إلى سرد الكلمات التي يقع فيها الاشتراك و بيان معانيها ، و ما إذا كان الاشتراك من قبيل التضاد ، أو المخالفة ، و تفاوتت هذه الدراسات فيما بينها في عدد ما تستقصيه هذه الكلمات ، و قليلا ما تغني بتفسير الظاهرة (4) .

<sup>127</sup> مبد القاهر الجرحاني ، دلائل الإعجاز في علم المعاني ، المكتبة العصرية ط ، 1 ، 2002 ، 2002 ، 1

 $<sup>^{2}</sup>$  - شرف الدين على الراجحي ، في علم اللغة عند العرب ، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - أبو يعقوب السكاكي ، مفتاح العلوم ، دار الكتب العلمية ، ص  $^{3}$  .

<sup>4 -</sup> عبد الغفار حامد هلال ، علم الدلالة اللغوية ، ص 90

التراث اللغوي العربي \_\_\_\_\_ من إعداد: كلثوم بلمشرح

يقول الأنباري: " فأول ذلك الظن يقع على معان أربعة ، معنيان متضادان أحدهما الشك ، والآخر اليقين الذي لاشك فيه ، فأما معنى الشك فأكثر من أن تخص شواهده ، و أما معنى اليقين فمنه قوله عز وجل : " وَأَنَّا ظُنَنَّا أَنْ لَنْ نُعجِزَ اللَّهَ فِي الْأَرْضِ وَلَنْ نُعْجِزَهُ هَرَبًا فمنه قوله عز وجل : " وَأَنَّا ظُنَنَّا أَنْ لَنْ نُعجِزَ اللَّهَ فِي الْأَرْضِ وَلَنْ نُعْجِزَهُ هَرَبًا (12) "(12)".

معناه علمنا ... و المعنيان اللذان ليسا متضادين : أحدهما الكذب و الآخر التهمة و هو أن تقول : ظننت فلانا ، فتستغني عن الخبر لأنك الهمته ، و لو كان بمعنى الشك المحض لم يقتصر على منصوب واحد (2).

و لقد اعتبر اللغويون المكان عنصرا هاما من العناصر المكونة للسياق الاجتماعي بالتفاقم إلى الاستخدامات اللغوية للقبائل العربية في صورة خاصة تميزها عن بقية العرب<sup>(3)</sup>.

و لم يفتهم بأن يستعينوا بالظروف و الملابسات خارج نطاق الحديث اللغوي لإثبات التضاد وذلك واضح في تعرض الأنباري لإثبات التضاد للفعل (هم) في قـوله تعالـي : "وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَ هَمَّ بِهَا "(<sup>4)</sup> حيث رأى أن الهم به غير الهم من يوسف عليه السلام ، مراعاة للسياق الاجتماعي ، فيوسف عليه السلام نشأ في أسرة لا يتناسب معها ما يدل عليه المعنى المعجمي للفعل في الآيـة ، فضلا عن أنه قد استخلصه ربه و طهره .

فغير جائز أنه الهم بالزنا ، و إنما أراد الله عز وجل " هم " يضربها و يدفعها عن نفسه <sup>(5)</sup> .

### عند الأصوليين و المفسرين:

#### أ- عند الأصوليين:

اهتدى الأصوليين إلى أن السياق اللغوي بمعناه العام لا يقتصر على الجملة أو العبارة بــل يتعــدى ذلك إلى الفقرة كاملة ، أو الكتاب ، و هذا الأمر يتفق معهم فيه كل العلماء و اللغويين و غيرهم يقول الشافعي : " و تبتدئ الشيء من كلامها – أي العرب – يبن أول لفظها فيه عن آخــره ،

<sup>.</sup> **(12**): الجن - <sup>1</sup>

<sup>2 -</sup> عبد النعيم حليل ، نظرية البيان بين القدماء و المحدثين ، ص 144

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - المرجع نفسه ص 145

<sup>. (24) :</sup> يوسف

<sup>. 161</sup> م م 2006 عليل حلمي ، دراسة لغوية معجمية ، دار الهدى  $^{5}$ 

التراث اللغوي العربي \_\_\_\_\_ من إعداد: كلثوم بلمشرح

وتبتدئ الشيء بين آخر لفظها منه عن آخره " يعني ذلك أن اختلاف موقع اللفظ من السياق يعطيه دلالة أخرى دون الاقتصار على معناه .

فنجد مثلا كلمة "إحصان "مفسرة عند الشافعي في رسالاته بمعان مختلفة ، ففي قوليه تعالى: "فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَدَابِ تعالى: "فَإِذَا أُحْصِنَ هَا بَعنى أسلمن ، يقول — إحصان الأمة إسلامها — بينما اختلف معنى الإحصان في قوله تعالى: "وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْثُوا بِأَرْبَعَةِ شُهُدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَدَدَةً وَلَا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (4) "(2) بمعنى البوالغ الحرائس ، إن الحكم قد اختلف و اختلاف الحكم يترتب عليه اختلاف المعنى المعجمي للكلمة ، لكن حديث الأصوليين لم يقتصر على المعنى المعجمي فقط بل أخذوا في الاعتبار الجملة كلها و علاقة الكلمة بغيرها من الكلمات ، و ذلك واضح في قوله إنه قابل لفظ الإمساك بلفظ المفارقة ، و خوضه على اختباره فليكن الإمساك و المفارقة إليه (3).

تعرض الأصوليون إلى السياق فأطلقوا عليه مفهوم الموافقة ، حيث تفهم من العبارات معان أكثـر تدل عليها ظواهر ألفاظها فقوله تعالى : " فَلَا تَقُلْ لَهُمَا أَفِّ " (4) .

يفهم منها النفي عن كافة أنواع الأذى للوالدين ، و ليس النهي عن قوله " أف " فقط و الـــذي يبين هذا المعنى هو سياق الآيات التي تأمر بالإحسان إلى الوالدين و مخاطبتهما بالرفق

و القول الكريم و الانتهاء عن انتهارهما و إيذائهما <sup>(5)</sup> .

و لقد اهتدى الأصوليون إلى جملة من الأدوات أعانتهم على فهم النص القرآني تمثلت فيما يسمى عندهم بالقرائن .

فالقرينة اصطلاحا: قرينة الكلام ما يصاحبه و يدل على المراد به ، و القرينة في الدلالة اللفظيــة والمعنوية التي تحمل المدلول ، و تصرفه إلى المراد منه مع منع غيره من الدخول فيه ، و تكون لفظية

<sup>.</sup> (25): - 1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - النور : (04) .

<sup>242</sup> مبد النعيم حليل ، نظرية البيان و المحدثين ، ص $^{3}$ 

<sup>. (23) :</sup> الإسراء - 4

 $<sup>^{5}</sup>$  - أحمد عزوز ، المدارس اللسانية  $^{-}$  اعلامها و مبادءها و مناهج تحليلها للأداء التواصلي ، ص  $^{5}$ 

أو معنوية أو حالية بمعنى أن القرنية هي المحدد الشرعي لفهم المعنى الدلالي ، أو ما يذكر المـــتكلم بتعيين المعنى المراد و لبيان أن المعنى الحقيقي غير مراد .

و لقد أثبت الأصوليون وحود القرينة في القرآن و السنة فلقد وردت القرنية في قول تعالى : "سبيما هُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أثّر السُّجُودِ " (1)، حيث جعل الله سبحانه و تعالى السمة و هي العلامة الظاهرة على وجوه بعض المؤمنين ، قرينة على كثرة الصلاة و التهجد ، و قيام الليل

و لقد قسم علماء التراث كما سبق الذكر القرائن إلى : لفظية (مقالية) ، و حالية (مقامية) ومنهم من يضيف إليها القرينة العقلية و المادية كما نجد حسان يقسمها إلى :

- القرائن المادية : و التي تعتبر نتاجا يستخلصها القانون ، أو القاضي من واقعة معلومة لعرفة واقعة مجهولة<sup>(2)</sup>.
- القرائن العقلية : و هي أمارات عقلية ، تدرك عن طريق التداخل العقلي ، و تنقسم إلى قسمين :

أ) ذهنية: و ذلك كقولك " أنا ذاهب إلى الجامعة " فيعرف ذلك المقصود من الجامعة ذهنيا ب منطقية: و تشمل قضايا المنطق برمتها ، كقضايا الإستدالال المنطقي و القياس ، والبرهان و غيرها من الأمور المنطقية (3).

و أيضا ما كان شبيها بالقرينة العلامة :و هي التي تدل على أن ما وضع خصيصا للدلالة على معين (4).

### ب- عند المفسرين:

وضع المفسرون شروطا في المفسر تتمثل في إتقانه لمجموعة من العلوم كعلمه بالقراءات و ذلك لأن علم القراءات يعرف به كيفية النطق بكلمات القرآن ، و بالقراءات تتراجع بعض الوجوه المختلفة على بعض .

12

<sup>. (29) :</sup> الفتح

 $<sup>^{2}</sup>$  طاهر سليمان حمودة ، ظاهرة الحزن في الدرس اللغوي ، ص  $^{2}$ 

<sup>63 –</sup>  $^3$  –  $^3$  –  $^3$  –  $^3$  –  $^3$ 

<sup>4 -</sup> عبد الرحمن ابن خلدون ، المقدمة ص 387

و المعروف أن النص القرآني يتميز عن سائر النصوص المكتوبة بالخاصية الصوتية اليتي حفظت طريقة أدائه ، و علم المفسر بالصرف و إتقانه التصريف الذي تعرف به الأبنية و الصيغ مما يلزم ويشترط قال ابن فارس: " و من فاته علمه فاته المعظم فإن وجد مثلا كلمة مبهمة فإذا صرفناها اتضحت بمصادره"

و كذلك معرفة الاشتقاق ، و علم التراكيب من إتقان علوم النحو و المعاني و البيان و البديع فإتقان علوم النحو , و ذلك " لأن المعنى يتغير و يختلف باختلاف الإعراب " (1)

أما المعاني و البيان و البديع فلأنه يعرف بالأول خواص تراكيب الكلام من جهة إفادة المعين وبالثاني خواصها من حيث اختلافها بحسب وضوح الدلالة و خفائها و بالثالث وجوه تحسين الكلام (2).

كذلك نجد من العلوم ما يتصل بالمعجم أو ما يسمى بعلم اللغة و هو يعني عند المفسرين متن اللغة لأن به: " يعرف شرح مفردات الألفاظ و مدلولاتها بحسب الوضع " $^{(3)}$ .

كذلك في العلوم ما يتصل بها سياق الحال لمعرفة أسباب الترول وهي الأحداث و الوقائع الملابسة للنص القرآني و ذلك لأن استحضارها يعين على فهم معاني في الآيات و من أمثلة ذلك قوله تعالى : " لما تَحْسَبَنَ المَذينَ يَقْرَحُونَ بِمَا أَتُواْ وَيُحِبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَقْعَلُوا قَلَا تَحْسَبَنَهُمْ بِمَفَازَةٍ مِنَ الْعَدَابِ وَلَهُمْ عَذَابٌ ألِيمٌ (188)" (4).

فقد أشكل فهمها على مروان بن الحكم و قال : لتعذبن أجمعون حتى بين له ابن عباس أن الآيــة نزلت في أهل الكتاب حين سألهم النبي صلى الله عليه و سلم

فكتموه إياه و اخبروه بغيره و أروه أنهم أخبروه بما سألهم عنه و استحمدوا بذلك إليه <sup>(5)</sup>.

و كذلك يشترطون معرفة المكي و المدني و الترتيب الزمني لترول الآيات و كذلك معرفة السياق اللفظي العام و اشتراطهم استحضار النص القرآني جميعه عن تفسير بعضه .

 $<sup>^{214}</sup>$  ص  $^{1976}$  ، الإتقان في علوم القرآن ، المكتبة الثقافية ،  $^{1976}$  ، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – المصدر نفسه ص **214** 

 $<sup>^{213}</sup>$  – المصدر نفسه ص  $^{3}$ 

<sup>. (188) :</sup> آل عمران - 4

 $<sup>^{221}</sup>$  صاهر سليمان حمودة ، المعنى عند الأصوليين ص

التراث اللغوي العربي \_\_\_\_\_ من إعداد: كلثوم بلمشرح

و كذلك الاستعانة بالسنة القولية و العملية بالإضافة إلى علوم أحرى مفصلة بالتفسير و هي : أصول الدين و أصول الفقه ، و الناسخ ، و المنسوخ (1) .

وقد اعتمد المفسرون على السياق لإزالة الغموض فمنهم من رأى مثلا في سورة النساء أن الخطاب موجه للأزواج في قول تعالى : "فَانْكِحُوا ما طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلَّاتُ وَرُبَاعَ " (2) لأن الله ابتدأ ذكر الآية بخطاب الناكحين النساء ، و نهاهم عن ظلمهن و الجور عليهن و عرفهم سبل النجاة من ظلمهن و لا دلالة في الآية على أن الخطاب قد صرف عنهم إلى غيرهم ، فإذا كان ذلك فمعلوم أن المقصودين في الآية هم الذين قيل لهم " وَآثُوا النِّسَاءَ صَدُقَاتِهِنَّ نِحُلَةً "(3) مصروفا إلى أنه معني به أولياء النساء دون أزواجهن ، و هذا أمر من الله إلى أزواج النساء المدخول بمن و المسمى لهن الصداق أن يأتوهن صدقاقن ، دون المطلقات قبل الدخول ممن لم يسمى لها في عقد النكاح النكاح صداق (4).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع نفسه ص **222** 

<sup>2 –</sup> النساء : (03)

<sup>3 –</sup> النساء : (04)

<sup>4</sup> عبد النعيم حليل ، نظرية السياق بين القدماء و المحدثين ، ص 213

\_\_\_\_\_\_ الفصل الثاني: تطبيقات السياق في النص القرآني \_\_\_\_\_ من إعداد : محمد زاوي

المبحث الأول: مفهوم النص القرآني

النص لغة: عرفه ابن منظور في لسان العرب بقوله نصص ,النص رفعك الشيء وقبل التوفيق ,وقبل التعيين على شيء ما .نص الأمر :شدته ونص كل شيء منتهاه ,ونص المتاع نصا ,حعل بعضه على بعض (1) .

اصطلاحا: النص القرآني هو كلام الله الذي أنزله على حاتم النبيين محمد صلى الله عليه وسلم قال تعالى: « إِنَّا أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أُوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَ النَّبيِينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأُوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَالسَّمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَ النَّاسْبَاطِ وَعِيسَى وَ أَيُّوبَ وَيُونُسَ وَ هَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَ النَّاسْبَاطِ وَعِيسَى وَ أَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَآتَيْنَا دَاوُودَ زَبُورًا (163) » (2) , ولقد جاء النص القرآني موجها لكافة الخلق ,ليستضيئوا بنوره ويهتدوا بهديه ويستشرفوا بمعرفته ,ويقول محمد الصالح الصديق : (إن القرآن هـو كتـاب المسلمين الأكبر ,ودستور البشرية الأعظم ,ووحي السماء الذي نزل به الروح الأمين على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم ,فكان أعظم معجزة لأعظم نبى) (3) .

<sup>. 620</sup> بن منظور ,لسان العرب , -2, منظور .

<sup>-</sup> النساء : (162) - <sup>2</sup>

<sup>3 -</sup> محمد صالح الصديق ,البيان في علوم القرآن ,ص 69 .

<sup>4 -</sup> المائدة : (15)

إن النص القرآني – بلا منازع – خطاب مؤثر فهو مثال الفصاحة الفذة والبلاغة التي لا تبارى وهو الدستور الخالد والبرهان القاطع ,والعلاج الناجع لأسقام الأبدان وأدواء النفوس ,والهادي للحقيقة ,وهو أعظم وأكبر من أن يحيط العقل البشري بما احتوى من حقائق وما ضم من كنوز ,وما يزخر به من عجائب الأسرار الخفية ,ولا أحد ينكر فصل النص القرآني في توجيه البشر ,إلى صلاح دينهم ودنياهم ,وقد أثر تأثيرا بالغا في المجتمع العربي ,وساهم في تغييره وإصلاحه وتقويم اعوجاجه ,وبذلك نستطيع القول إن النص القرآني أعاد صوغ العقل والوجدان العربيين ,وعلى أساس من معاني هدي النص قامت الحضارة الإسلامية التي أثرت تأثيرا عظيما في مجرى التاريخ الإنساني .

ومن ناحية الأسلوب فإن النص القرآني هو عنوان البلاغة المعجزة و آية العبارة الفنية المخالدة, ومن خلال سماته العالية اكتسح العقول والقلوب , وفرض الإيمان به , والإقرار ببلاغت وكمال بيانه وبهذه الخصائص والميزات تفرد عن باقي الأساليب .يقول تعالى : « قُلْ لَئِن اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلُ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلُو كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا (88)» (1) فمن خلال هذه الآية تتجلى بلاغة الأسلوب القرآني وكمال بيانه وحسن تناسقه ,وجمال وقعه في الأذن والقلب ببديع لفظه الدال كل الدلالة على معانيه .

<sup>. (88) :</sup> الإسراء - <sup>1</sup>

### المبحث الثانى : أثر السياق في الاختيار التراكيب والكلمات

1. التقديم والتأخير: يعد مبحث التقديم والتأخير من أهم مباحث البنية التركيبية, وهو يبحث في بناء الجمل وصياغة العبارات, ويستوحي التراكيب لكي يكشف ما يكمن وراءها من أسرار ومزايا بلاغية.

يقول عبد القاهر الجرجاني في بيان أهميته (هو باب كثير الفوائد ,حد المحاسن ,واسع التصرف ,بعيد الغاية لا يزال مختارا لك من بديعه ,ويفضي بك إلى لطيفه ,ولا تزال ترى شعرا يروقك مسمعه ,ويلطف لديك موقعه ثم تنظم فتجد سبب أن راقك ولطف عندك أن قدم فيه شيء ,وحوّل اللفظ من مكان إلى مكان)(1) .

وللتقديم والتأخير في السورة القرآنية أبعاد جمالية وصوتية ومعنوية ,فالقرآن الكريم منفرد عن غيره من كلام البشر ,فهو الذي اعجز العرب \_ على بلاغتها وبيالها \_ أن تأتي بمثله ,فكان لا يقدم عنصرا ولا يؤخر آخر إلا لأمر يقتضيه سياق الكلام ,ويبرز دلالات النص التي عززها الله من خلال تلك السياقات .

مفهوم التقديم : ورد في لسان العرب مادة قدم وأحر ,التقديم من قدم أي وضعه أمام غيره ,التأحير نقيض ذلك .

وقال الزركشي عن التقديم والتأخير: "هو أحد أساليب البلاغة فإنهم أتوا به دلالـــة علـــى تمكنهم في الفصاحة ,وانقيادها لهم ,وله في القلوب أحسن موقع وأعذب مذاق .

والتقديم هو تقديم لفظ على آخر وتحويله من مكان الأصلي ,وسنة من سنن العرب في كلامها ,وسبيل نقل المعاني في ألفاظها إلى المخاطبين ,كما هي مرتبة في ذهن المتكلم حسب أهميتها ,إلا أنه لا يجوز التقسيم في هذا الموضوع يقول عبد القاهر الجرجاني "وأعلم أنه من الخطأ أن يقسم الأمر في تقديم الشيء وتأخيره قسمين : فيجعل مفيدا في بعض الكلام ,وغير مفيد في بعض .وأن يعلل تارة بالعناية ,وأحرى بأنه توسعة على الشاعر والكاتب ,حتى تطرد لهذا قوانينه ,ولذاك سجعه ,وذاك لأن من البعيد أن يكون في جملة النظم ما يدل تارة ولا يدل أخرى "(2)".

17

<sup>. 110</sup> ص, الإعجاز ,دلائل الإعجاز  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - عبد القاهر الجرجاني ,مصدر سابق ,ص 122 .

أ) أقسام التقديم و التقديم: يمكن تقسيم أحوال التقديم والتأخير على قسمين:

### الأول: تقديم اللفظ على عامله:

و يدخل في ذالك تقديم المفعول به على فعله ، و تقديم الحال على فعله ، و تقديم الخار و المحرور على فعلهما، و تقديم الخبر على المبتدأ و نحو ذالك. و هذا التقديم في الغالب يفيد الاختصاص و مثال ذالك من القران الكريم قوله تعالى: " إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ (5) اهْدِنَا الصِّر اط المُسْتَقِيمَ (6) "(1) فقد قدم المفعول به " إِيَّاكَ " على فعل العبادة و على فعل الاستعانة دون فعل المداية "أيانا أهد "كما قال في الأولين، و السبب في ذالك إن العبادة و الاستعانة مختصان بالله تعالى فلا يعبد احد غيره و لا يستعان إلا به ، و هذا نظير قوله تعالى: " بَلَ اللّهَ فَاعْبُدْ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ (66) "(2) وقوله تعالى: " وَاشْكُرُوا لِلّهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ (172)"(3) فقدم المفعول به على فعل العبادة في الموضعين و ذالك لان العبادة مختصة بالله تعالى.

ومثل التقديم على فعل الاستعانة قوله تعالى: " وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتُوكَّلُ الْمُتُوكِّلُونَ (12) "(4) وقوله تعالى: " عَلَيْهِ تَوكَّلُتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ (88) "(5) فقدم الجار و الجرور للدلالة على الله وحده و الإنابة ليست إلا إليه وحده.

و لم يقدم مفعول الهداية على فعله فلم يقل: "أيانا أهد" كما قال" إياك نعبد" و ذالك الآن طلب الهداية لا يصح فيها الاختصاص إذ لا يصح أن يقول: اللهم اهدني وحدي ولا تهدى أحدا غيري أو خصني بالهداية من دون الناس.

ومن هذا النوع من التقديم قوله تعالى: " قُلْ هُوَ الرَّحْمَنُ آمَنًا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوكَّلْنَا "(1). تقدم الفعل "أمنا" على الجار م المجرور "به" و أخر" توكلنا" عن الجار و المجرور "عليه" و ذالك"أن

<sup>· (06) :</sup> الفاتحة - <sup>1</sup>

<sup>2 -</sup> الزمر : (66)

<sup>3 –</sup> البقرة : (172) – <sup>3</sup>

 <sup>4 -</sup> إبراهيم : (12)

<sup>5 -</sup> هود : (**88**) .

\_\_\_\_\_\_ الفصل الثاني: تطبيقات السياق في النص القرآني \_\_\_\_\_ من إعداد: محمد زاوي

الإيمان لم يكن مختصرا في الإيمان بالله، بل لا بد معه من رسله وملائكته وكتبه ,واليوم الآخر وغيره مما يتوقف صحة الإيمان عليه ,بخلاف التوكل فإنه لا يكون إلا على الله وحدة لتفرده بالقدرة والعلم القديمين الباقيين ,قدم الجار والمجرور فيه ليؤذن باختصاص التوكل من العبد على الله دون غيره لأن غيره لا يملك ضرا ولا نفعا فيتوكل عليه)<sup>(2)</sup>.

ومن ذلك أيضا قوله تعالى : « أَلَّمَا إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ الْمُورُ (53)» (53) لأن المعنى أن الله تعالى عَلَيْنَا عَلَيْنَا إِيَابَهُمْ (25) ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ (25) ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ (26) » (4) فإن الإياب لا يكون إلا إلى الله .

وهو نظير قوله تعالى : «...إلَيْهِ أَدْعُو وَإِلَيْهِ مَآبِ (36)» (5) وقوله تعالى : « إلَّى رَبِّكَ يَوْمَئِذٍ الْمَسَاقُ (30)» (6) فالمساق إلى الله وحده , لا إلى ذات أخرى ,وهذا ليس من التقديم من أجل مراعاة المشاكلة لرؤوس الآي كما ذهب بعضهم ,بل هو لقصد الاختصاص نظير قوله تعالى : « إلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا ...» (7) .

وفي قوله تعالى : «إلَيْهِ يُرِرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ ... » (8) فعلم الساعة مختص بالله تعالى وحده لا يعلمه أحد غيره ونحوه قوله تعالى : «إنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ... » (9) تقدم الظرف الذي هو الخبر على المبتدأ .

ونحوه قوله تعالى : «وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ... »(1) فقدم الظرف الذي هــو الخبر على المبتدأ (مفاتيح الغيب) وذلك لاختصاصه سبحانه بعلم الغيب .

<sup>1 -</sup> الملك (الآية 29)

<sup>. 412</sup> مر الدين محمد بن عبد الله الزكرشي البرهان في علوم القرآن +2 , ص +2

<sup>. (53) :</sup> الشورى -3

<sup>· (26) :</sup> الغاشية - <sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - الرعد : (**36**) .

<sup>· (30) :</sup> القيامة - <sup>6</sup>

<sup>7 –</sup> يونس : (04) .

<sup>.</sup> (47): فصلت -  $^{8}$ 

<sup>. (34) :</sup> قمان – <sup>9</sup>

\_\_\_\_\_ الفصل الثاني: تطبيقات السياق في النص القرآني \_\_\_\_\_ من إعداد: محمد زاوي

وقد يكون التقديم من هذا النوع لغرض آخر كالمدح والثناء والتعظيم والتحفيز وغير ذلك من الأغراض, إلا أن الأكثر فيه أن يفيد الاختصاص ومن التقديم الذي لا يفيد الاختصاص قوله تعالى : «ووو هَبْنَا لَهُ إِسْحَاق وَيَعْقُوبَ كُلًا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ ...» (2) فهذا ليس من باب المتحصيص إذ ليس معناه أننا ما هدينا إلا نوحا وإنما هو من باب المدح والثناء ونحو قوله تعالى : «فَأُمَّا الْيَبْيِمَ فَلَا تَقْهَرُ (9) وَأُمَّا السَّائِلَ فَلَا تَنْهَرُ (10)» (3) إذ ليس المقصود به حواز قهر غير اليتيم وهر غير السائل ,وإنما هو من باب التوجيه فإن اليتيم ضعيف وكذلك السائل ,فقدمهما للاهتمام بشأهما والتوجيه إلى عدم استضعافهما (4).

### الثاني : تقديم اللفظ وتأخيره على غير العامل :

إن تقديم الألفاظ بعضها على بعض له أسباب عديدة يقتضيها المقام وسياق القول فيكون للعناية والاهتمام وتكون العناية باللفظة بحسب مقتضى الحال ,حينها نقدم كلمة في موضع ثم نوجزها في موضع آخر لأن مراعاة مقتضى الحال تقتضي ذلك .والقرآن أعلى مثل في ذلك فإننا نراه يقدم لفظة مرة ويؤخرها مرة أخرى على حسب المقام .فنراه مثلا يقدم السماء على الأرض ومرة يقدم الأرض على السماء ,ومرة يقدم الإنس على الجآن ومرة يقدم الجآن على الإنس ومرة يقدم الضر على النفع ومرة يقدم النفع على الضر,وكل ذلك بحسب ما يقتضيه فن القول وسياق التعبير.

إن القرآن الكريم دقيق في وضع الألفاظ ورصفها بجنب بعضها بعض بدقة عجيبة فقد تكون له خطوط عامة في التقدم والتأخير, وقد تكون هناك مواطن تقتضي تقديم هذه اللفظة أو تلك وكل ذلك مراعى في سياق الكلام والاتساق العام في التعبير على أكمل وجه وأبحى صورة فالقرآن الكريم يقدم الألفاظ ويؤخرها حيثما يقتضيه المقام فقد يكون سياق الكلام مثلا متدرجا حسب القدم والأولية في الوجود, فيرتب ذكر الكلمات على هذا الأساس فيبتدئ بالأقدم ثم الذي يليه وهكذا وذلك نحو قوله تعالى : « وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ (56)» (56)

<sup>· (59) :</sup> الأنعام - 1

<sup>· (84) :</sup> الأنعام - 2

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – الضحى : (10)

<sup>. 54</sup> مار مالح السامرائي ,التعبير القرآني ,دار عمار , $^{4}$ 

<sup>5 –</sup> الذاريات : (56) - <sup>5</sup>

\_\_\_\_\_ الفصل الثاني: تطبيقات السياق في النص القرآني \_\_\_\_\_ من إعداد: محمد زاوي

الجآن قبل حلق الإنس بدليل قول عدالي : «وَالْجَانَّ خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ نَارِ الْسَّمُومِ (27)» (1) فذكر الجآن أولا ثم ذكر الإنس بعدهم ونحو قوله تعالى : «...لَا تَأْخُدُهُ سِنَةٌ ولَلْ نَوْمٌ ...» (2) لأن السنة وهي النعاس تسبق النوم فبدأ بالنسبة ثم النوم (3) ومن ذلك تقديم الليل والنهار ,تقديم الظلمات على النور قال تعالى : « وَهُوَ الّذِي خَلَقَ اللّيْلُ وَالنّهَارَ وَالشّمْسَ وَالْقَمَرَ .... (4) فقدم اللي لأنه أسبق من النهار ومثل تقديم الليل على النهار تقديم الظلمات على النور قال تعالى : « الْحَمْدُ لِلّهِ الّذِي خَلْقَ السّمَوَاتِ وَالنّار فن وَجَعَلَ الظّلُمَاتِ وَالنُّور تُمّ النور قال بربّهمْ يَعْدِلُونَ (1) (5) وذلك لأن الظلمة قبل النور.

وقد يكون التقديم بحسب الفضل والشرف , ومنه تقديم الله سبحانه وتعالى في الـذكر كقولـه تعـالى : «وَمَنْ يُطِع اللّه وَالرَّسُولَ قَاُولَئِكَ مَعَ الّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النّبيِّينَ وَالشَّهُدَاء وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا (69)» (69) فقدم الله على الرسول والصِّديقِينَ وَالشَّهُدَاء عن الخلق بحسب تفاضلهم , فبدأ بالأفضلين وهم النبيون ثم ذكر من بعدهم بحسب تفاضلهم ,كما تدرج من القلة إلى الكثرة فبدأ بالنبيين وهم أقل الخلق ,ثم الصديقين وهم أكثر ,ثم الشهداء ثم الصالحين ,فكل صنف أكثر من الذي قبله فهو تدرج من القلة إلى الكثرة ومن الأفضل إلى الفاضل ,ولا شك أن أفضل الخلق هم أقل الخلق إذ كلما ترقى الناس في الفضل قـل صنفهم (7) .

ومن ذلك قول الله تعالى: «وَإِدْ أَخَدْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيتَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَأَخَدْنَا مِنْهُمْ مِيتَّاقًا غَلِيظًا (7)» (8) فبدأ بالرسول صل الله عليه وسلم لأنه أفضلهم ومن هذا التقديم في القرآن الكريم تقديم السمع على البصر قال تعالى: «

<sup>. (27) :</sup> الحجر - 1

<sup>· (255) -</sup> البقرة - 2

<sup>3 -</sup> فاضل صالح السامرائي ,التعبير القرآبي .دار عمار ,ص 54 .

<sup>. (33) :</sup> النساء

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> – الأنعام : (**01**)

<sup>. (69) :</sup> النساء

مار , واضل صالح السامرائي 'التعبير القرآني ,دار عمار , $^{7}$ 

<sup>8 -</sup> الأحزاب: (07) .

الفصل الثاني : تطبيقات السياق في النص القرآني

من إعداد : محمد زاوي فَاطِرُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا وَمِنَ الْأَنْعَامِ أَزْوَاجًا يَدْرَؤُكُمْ فَاطِرُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا وَمِنَ الْأَنْعَامِ أَزْوَاجًا يَدْرَؤُكُمْ فَيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ (11)» (1) وفي قول تعالى: «إنَّا خَلَقْنَا فيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ (11)» (2)» (2) فقدم السمع على البصر.

وقال تعالى : « وَ اللَّذِينَ إِذَا دُكّرُوا بِآيَاتِ رَبّهِمْ لَمْ يَخِرُوا عَلَيْهَا صَمُمّاً وَ عُمْيَاتًا (73)» (73) فقدم الصم وهم فاقدو السمع على العميان وهم فاقدو البصر وذلك أن السمع أفضل والدليل على ذلك أن الله لم يبعث نبيا أصم ولكن قد يكون النبي أعمى كيعقوب عليه السلام فإنه عمى لفقد ولده.

وكذلك فإن السمع بالنسبة إلى تلقي الرسالة أفضل من البصر ,ففاقد البصر يستطيع أن يفهم ويعي مقاصد الرسالة و هذا هو المهم في عملية التبليغ ,و الأعمى يمكن تبليغه بها و يتيسر استيعابه لها كالبصير , غير أن فاقد السمع لا يمكن تبليغه بسهولة له وقد يكون التقديم بحسب الرتبة وذلك كقوله تعالى : «وَلَا تُطعُ كُلَّ حَلَّافٍ مَهينِ (10) هَمَّازٍ مَشَّاءٍ بِنَمِيمٍ (11) مَثَاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ (12)» (4) مَثَاع لِلْخَيْر مُعْتَدٍ أَثِيمٍ (12) هُمَّا و ذلك لا يحتاج إلى مشي بخلاف النميمة فإلها نقل للحديث من مكان لآخر عن شخص لآخر , فبدأ بالهماز وهو الذي يعيب الناس وهذا لا يفتقر إلى مشي ولا حركة ,ثم انتقل إلى مرتبة أبعد في الإيذاء وهو المشي في النميمة ,ثم انتقل إلى مرتبة أبعد في الإيذاء وهو أنه يمنع الخير عن الآخرين ,وهذه مرتبة أبعد في الإيذاء من المرتبين السابقتين ,ثم انتقل إلى مرتبة أخرى أبعد مما قبلها وهو الاعتداء ,فإن منع الخير قد لا يصطحبه اعتداء ,أما العدوان فهو مرتبة أشد في الإيذاء ,ثم ختمها بقوله "أثيم " وهو وصف جامع لأنواع الشرور ,فهي مرتبة أخرى أشد إيذاء .

وكذلك من هذا النوع تقدم السمع على العلم حيث وقع القرآن الكريم كقوله تعالى : « وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ »(5) و ذلك أنه حبر يتضمن السَّمِيعُ الْعَلِيمُ »(5) و ذلك أنه حبر يتضمن

<sup>. (11) :</sup> الشورى  $^{1}$ 

<sup>.</sup> (02): الإنسان –  $^2$ 

<sup>· (73) :</sup> الفرقان – <sup>3</sup>

<sup>. (12) :</sup> القلم - 4

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - البقرة : (137)

التهديد والتخويف, فبدأ بالسمع لتعلقه بما يقرب كالأصوات وهمس الحركات, فإن من سميع حسك وخفي صوتك أقرب إليك في العادة ممن يقال لك: إنه يعلم وإن كان علمه تعالى متعلقا بما ظهر وبطن وواقعا على ما قرب, ولكن ذكر السميع أوقع في باب التخويف من ذكر العلم فهو أولى بالتقديم (2).

ومنه أيضا تقديم المغفرة على الرحمة نحو قوله تعالى : « إِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ » (قوله تعالى : « وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا » (4) وسببُ تقديم الغفور على الرحيم أن المغفرة سلامة والرحمة غنيمة , والسلامة مطلوبة قبل الغنيمة وإنما تأخرت في آية سبأ في قوله تعالى : « يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي النَّرْض وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو الرَّحِيمُ الْغَفُورُ » (فلك أن الرحمة شملتهم جميعا والمغفرة كانت حاصة ببعض والعموم قبل الخصوص بالرتبة , لأن الجميع الخلائق من الإنس والجن والحيوان وغيرهم محتاجون إلى رحمته سبحانه وتعالى ,فهي برحمته نيا ونعيش وبرحمته نتراحم , وأما المغفرة فتخص المكلفين أي أن الرحمة أعم .

وقد يكون التقديم بحسب الكثرة والقلة فقد يرتب المذكورات متدرجا من القلة إلى الكثرة حسبما يقتضيه المقام وذلك نحو قوله تعالى : ﴿ أَنْ طَهِّرا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَعِ حسبما يقتضيه المقام وذلك نحو قوله تعالى : ﴿ أَنْ طَهِّرا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَافِونَ وَالرُّكَعِ السَّجُودِ ﴾ (6) فكل طائفة هي أقل من التي بعدها فتدرج من القلة إلى الكثرة . فالطائفون أقل من العاكفين لأن الطواف لا يكون إلا حول الكعبة ,والعكوف لا يكون إلا في المساجد عموما ,والعاكفون أقل من الراكعين لأن الركوع أي صلاة تكون في كل الأرض طاهرة ,أما العكوف فلا يكون إلا في المساجد . والراكعون أقل من الساجدين وذلك لأن لكل ركعة سيجدتين ثم أن

<sup>. (61) :</sup> الأنفال - <sup>1</sup>

<sup>. 57</sup> ص التعبير القرآني ,فاضل صالح السامرائي , $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - البقرة : (173).

<sup>. (100) :</sup> النساء

<sup>.</sup> (02): سبأ  $^{5}$ 

<sup>. (125) :</sup> البقرة  $^{6}$ 

\_\_\_\_\_\_ الفصل الثاني: تطبيقات السياق في النص القرآني \_\_\_\_\_ من إعداد: محمد زاوي

كل راكع لا بد أن يسجد وقد يكون سجود ليس له ركوع كسجود التلاوة وســجود الشــكر .فيكون هنا تدرج من القلة إلى الكثرة (1) .

وقد يكون التقديم والتأخير على نمط آخر فقد يقدم لفظه في مكان ويؤخرها في مكان آخر حسبما يقتضيه السياق, فمن ذلك قوله تعالى: « وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْض رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُئِلًا لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ »(2).

وقوله تعالى : « وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا (19) لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلًا فِجَاجًا (20)» وقوله تعالى : « وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا (19) لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلًا فِجَاجًا (20)» وأفقدم الفجاج على سبيل في الآية الأولى , وأخرها عنها في الآية الأولى من سورة الأنبياء ذكر في الأصل هو الطريق في الجبل أو الجبلين , فلما تقدم في الآية الأولى من سورة نوح فإنه لم يرد فيها ذكر للجبال الرواسي وهي الجبال قدم الفجاج لذلك , بخلاف الآية من سورة نوح فإنه لم يرد فيها ذكر للجبال فأخرها فوضع كل لفظه في الموضع الذي يقتضيه .

ومثل ذلك قوله تعالى : « وَلَئِنْ قُتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ مُثُمْ لَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ (158)»(4)

فقدم القتل على الموت في الآية الأولى ,وقدم الموت في الآية التي تليها وسبب ذلك أنه لما ذكر في الآية الأولى (في سبيل الله) وهو الجهاد قدم القتل إذ أنه هو المناسب لأن الجهاد مظنة القتل ,ثم هو الأفضل أيضا ولذا حتمها بقوله تعالى (لمَعْفِرَةٌ مِنَ اللّهِ وَرَحْمَةٌ) فهذا جزاء الشهيد ومن مات في سبيل الله .

ولما لم يقل في الثانية: (في سبيل الله) قدم الموت على القتل لأنه الحالة الطبيعية في غير الجهاد ثم ختمها بقوله: (لله يُحشَرُونَ) إذ الميت والمقتول كلاهما يحشره الله إليه فشتان ما بين الخاتمين فلم يزد في غير الشهيد ومن مات على أن يقول: (لله يُحشَرُونَ) وقال في خاتمة الشهيد: (لمَغْفِرَةُ مِنَ الله وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ) فوضع كل لفظة الموضع

<sup>. 58</sup> صالح السامرائي ,التعبير القرآني ,  $^{1}$ 

<sup>· (31) :</sup> الأنبياء - <sup>2</sup>

<sup>. (20) :</sup> نوح

<sup>. (158) :</sup> آل عمران -  $^4$ 

\_\_\_\_\_\_ الفصل الثاني: تطبيقات السياق في النص القرآني

من إعداد: محمد زاوي الذي يقتضيه السياق وقال تعالى: «أوكم يَرَوْا أَنَّا نَسُوقُ الْمَاءَ إِلَى الْأَرْضِ الْجُرُز الْذِي يقتضيه السياق وقال تعالى: «أوكم يَرَوْا أَنْهَا يُبْصِرُونَ (27)» فهنا قدم الأنعام فَلْخُرجُ بِهِ زَرْعًا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَامُهُمْ وَأَنْفُسُهُمْ أَفْلَا يُبْصِرُونَ (27)» فهنا قدم الأنعام على الناس وقال تعالى في سورة عبس: «وقاكيهة والبيّا (31) مَتَاعًا لَكُمْ وَلِأَنْعَامِكُمْ (32)» فقدم الناس على الأنعام وذلك أنه لما تقدم ذكر الزرع في الآية من سورة السحدة ناسب تقديم الأنعام بخلاف آية سورة عبس فإلها في طعام الإنسان قال تعالى: «فَلْيَنْظُر الْلِيسَانُ إِلَى طَعَامِهِ (24)» إلى أن يقول تعالى: «فَالْبَثْنَا فِيهَا حَبًّا (27)وَعِنْبًا وَقَصْبًا الْإِلْسَانُ إِلَى طَعَامِ الإنسان من الحب الفواكه أولا ثم ذكر طعام الأنعام بعده وهو ولَالنَّعَامِكُمْ (32)» فذكر طعام الإنسان من الحب الفواكه أولا ثم ذكر طعام الأنعام على الأنعام هاهنا كما ناسب تقديم الأنعام على الناس ثَمَّ .

### ب)أغراض التقديم و التأخير :

إن التقديم و التأخير في القرآن الكريم لا يأتيان اعتباطًا ، و إنما يكونان لغرض بلاغي مقصود بأن يكونا للتخصيص ، أو تقوية الحكم و تقريره في نفس السامع ، أو يأتيان بغرض العناية و الاهتمام ، كما يمكن أن يكون التقديم باعتبار الزمن و الكثرة .

1-التخصيص: كما سبق الذكر فإن التقديم في الغالب يفيد الاختصاص، و مثل هذا التقديم في القرآن كثير، و من ذلك قوله تعالى: " خُدُوهُ فَغُلُوهُ (30) ثُمَّ الْجَحِيمَ صَلُوهُ في القرآن كثير، و من ذلك قوله تعالى: " خُدُوهُ فَغُلُوهُ (30) ثُمَّ في سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَاسْلُكُوهُ (32)" (4) و ذلك أن العاصي الأثيم لا يستطيع أن يفلت من الجحيم و السلاسل فقدمت لتنفيذ التخصيص و كأفاحاصة لهؤلاء الصنف من الناس.

<sup>. (27) -</sup> السجدة - <sup>1</sup>

<sup>. (32):</sup> عبس - 2

<sup>.</sup> (32): عبس –  $^3$ 

<sup>.</sup> ر**32**) : الحاقة – <sup>4</sup>

\_\_\_\_\_\_ الفصل الثاني: تطبيقات السياق في النص القرآني

\_\_\_\_\_\_ من إعداد : محمد زاوي

و قوله تعالى: " وَاقْتَرَبَ الْوَعْدُ الْحَقُّ فَإِذَا هِيَ شَاخِصَةٌ أَبْصَارُ الَّذِينَ كَفَرُوا " (1) فتقديم شاخصة على أبصار تصوير على أن كل صفة أخرى لها قد انمحت ، و لم يبق لها سوى الانفتاح الذي يؤذن بالخوف و الذهول 2.

و في قوله تعالى : "لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِي دِينِ " (3) أي دينكم الكفر و ديني الإسلام و المعنى أن الكفر مختص بكم كما أن الإسلام مختص بي .

### 2-تقوية الحكم و تقريره في نفس السامع:

كقوله تعالى : " وَاتَّخَدُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلُقُونَ "(4)

فقدم الاسم لبيان أن المخلوق لا يستحق العبادة فالحكم المقصود هو بطلان العبادة لغير الله واستحقاقها لله رب العالمين ، فجاء التقديم ليقوي هذا الحكم في نفوس السامعين .

### 3-العناية و الاهتمام:

إذا كان المتقدم هو الغرض المقصود الذي سيق الكلام من أجله نحو قوله تعالى: "قالَ أَرَاغِبُ أَنْتَ عَنْ آلِهَتِي يَا إِبْرَاهِيمُ " (5) فقد أنكر على إبراهيم هذا الفعل و هو الرغبة من آلهتهم ، لأن آلهتهم بمقام لا ينبغي أن يرغب عنها فجاء مقدما الخبر لأنه محط الإنكار و الاهتمام . وكقوله تعالى : " لقد وُعِدْنَا هَذَا نَحْنُ وَآبَاؤُنَا مِنْ قَبْلُ إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأُوّلِينَ "(6) و قوله تعالى : " لقد وُعِدْنَا نَحْنُ وَآبَاؤُنَا هَذَا مِنْ قَبْلُ إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأُوّلِينَ " (7).

<sup>. (97) :</sup> الأنبياء - <sup>1</sup>

 $<sup>^{2}</sup>$  محمد شعبان علوان ، حي بلاغة القرآن ، ص  $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> الكافرون : (06)

<sup>4 -</sup> الفرقان : (**03**) .

<sup>(46) :</sup> مريم

<sup>68) :</sup> النمل

<sup>7-</sup> المؤمنون : (83)

\_\_\_\_\_\_ الفصل الثاني: تطبيقات السياق في النص القرآني \_\_\_\_\_ من إعداد: محمد زاوي

ففي الآية الأولى قدم اسم الإشارة الذي يريد به البعث ، و هذا دليل على أهمية البعث ، و كذلك سيق الكلام من أجله ، و في الآية الثانية قدم نحن و آباؤنا و هذا دليل على أهمية المبعوثين ، و هم القصد من الحديث .

و منه قوله تعالى : " يَوْمَ تَبْيَضُ وَجُوهُ و تَسُودُ وَجُوهُ فَأَمَّا الَّذِينَ اسْوَدَّتْ وَجُوهُهُمْ أَكَفَر ثُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَدُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ " (1) ، "و لما كان صدر هذه الآية إخبارا عن حال لا تخص أحدا معينا بدئ بذكر البياض لشرفه ، و أنه الحالة المثلى ، فلما فهم المعنى و تعين له الكفار و المؤمنون بدء بذكر الذين اسودت وجوههم للاهتمام و التحذير من حالهم " (2) .

### 4-التقديم باعتبار الزمن:

كقوله تعالى : "وَأَنْزَلَ النَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِيلَ (3) مِنْ قَبْلُ هُدًى لِلنَّاسِ وَأَنْزَلَ الْقُرْقَانَ " (3)

و قوله تعالى : " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِق وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ " (4)

### 5-التقديم باعتبار الرتبة:

كقوله تعالى: "أمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةُ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثَلُ الَّذِينَ خَلُوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسَّتْهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالْخِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللَّهِ أَلَا إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِيبٌ " (5) فقدم الرسول لتقديمه في الرتبة لمكانته (6).

### 6-تقديم الكثير على ما دونه:

نحو قوله تعالى: "وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَالُا مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ "(7) ، وقوله تعالى: " الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةً

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - آل عمران : (106)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- ابن عطية ، المحرر الوجيز ، ج<sub>3</sub> ، ص 359

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- آل عمران : (04)

<sup>4-</sup> المائدة : (06)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- البقرة : (**214**)

<sup>6-</sup> محمد سفيان علوان ، من بلاغة القرآن ، ص **92** 

<sup>7 -</sup> المائدة : (38)

\_\_\_\_\_\_ الفصل الثاني: تطبيقات السياق في النص القرآني

\_\_\_\_\_\_ من إعداد : محمد زاوي

جَلْدَةٍ "  $^{(1)}$  فقدم السارق على السارقة لأن السرقة في الرجال أكثر من النساء ، وقدم الزانية على الزاني لأن توفر أسباب الزنا في النساء أكثر من الرجال والزنا لا يتم إلا بموافقة المرأة .

### 7- الترقى من القلة إلى الكثرة:

كقوله تعالى : « أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِنْ نَجُورَى تَلَاتَةٍ إِلَّا هُو َرَابِعُهُمْ وَلَا أَكْتَرَ اللَّا أَكْتَرَ إِلَا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَاثُوا .... » (2).

وقوله تعالى: «... قَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَتُلَاثَ وَرُبَاعَ...»<sup>(3)</sup>. وقوله تعالى: «سَيَقُولُونَ تَلَاتُهُ رَابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ رَجْمًا بِالْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَتَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ قُلْ رَبِّي أَعْلَمُ بِعِدَّتِهِمْ مَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا قَلِيلٌ...»<sup>(4)</sup>. قليلٌ...»<sup>(4)</sup>.

وقد يكون التقديم لأغراض أخرى متنوعة , جاء بها القرآن الكريم بتعبير مقصود ,وكل لفظ فيه وضع فنيا مقصودا ,وأن القرآن الكريم لم يقدم لفظة على لفظة إلا لغرض يقتضيه السياق .

#### - الذكر والحذف:

لغة : جاء في لسان العرب الحذف هو الإسقاط والقطع .

اصطلاحا: إسقاط جزء من الكلام لدليل ,وبذلك يلتقي الحذف في اللغة والاصطلاح .

والحذف هو أحد قسمي الإيجاز ,وهما أيجاز القصر ,وإيجاز الحذف ,ومثال الحذف قوله تعالى : « وَاسْأَلُ الْقَرْيَةُ الَّتِي كُنَّا فِيهَا وَالْعِيرَ الَّتِي أَقْبَلْنَا فِيهَا فِيهَا الله الله قوله تعالى : « وَاسْأَلُ الْقَرْيَةُ الَّتِي كُنَّا فِيهَا وَالْعِيرَ اللَّتِي أَقْبَلْنَا فِيهَا الله الله الله الله الله القرية وأهل العير ,فالقرية والعير لا تسألان ,وقد أثنى على الحذف في الكلام إمام البلاغيين عبد القاهر الجرحاني بقوله : ( إنه باب دقيق المسلك ,لطيف المأخذ ,عجيب الأمر شبيه بالسحر ,فإنك ترى فيه ترك الذكر لفصح من الذكر ,والصمت عن الإفادة أزيد للإفادة وتحدك أنطق ما تكون بيانا إذا لم تبن ,وهذه الجملة قد تنكرها حتى تخبر وتدفعها حتى تكون إذا لم تنطق ,وأتم ما تكون بيانا إذا لم تبن ,وهذه الجملة قد تنكرها حتى تخبر وتدفعها حتى

(02):

<sup>-</sup> النور: (02)

<sup>· (07) :</sup> المحادلة - <sup>2</sup>

<sup>3 -</sup> النساء : (03).

<sup>. (22) :</sup> الكهف

<sup>. (82) -</sup> يوسف

تنظر والأصل في جميع المحذوفات على اختلاف ضروبها ,أن يكون في الكلام ما يدل عليها ,وإلا كان الحذف تعميه وإلغازا لا يصار إليه بحال ,ومن شرط الحذف أنه متى ظهر المحذوف زال ما كان في الكلام من البهجة والطلاوة)(1) .

ويدخل في موضوع الذكر والحذف كل ما حذف وأصله أن يذكر كحذف حرف أو فعل أو السم مما أصله أن يذكر .

كما يدخل فيه ما ذكر في موطن ,و لم يذكر في موطن آخر شبيه به ,ويمكن أن نقسم بـــذلك الحذف في القرآن الكريم إلى قسمين :

أ) القسم الأول: حذف لفظ أو أكثر حسبما يقتضيه السياق, فقد يحذف حرفا أو يــذكره أو يجتزئ بالحركة للدلالة على المحذوف, كــل ذلك لغـرض بلاغي فمـن ذلك قوله تعالى: « فَمَا اسْطَاعُوا أَنْ يَظْهَرُوهُ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْبًا (97)»(2)وهذه الآيــة هي في السد الذي صنعه ذو القرنين من قطع الحديد والنحاس المذاب.

قال تعالى على لسان ذي القرنين: « أَتُونِي زُبَرَ الْحَدِيدِ حَتَّى إِذَا سَاوَى بَيْنَ الصَّدَفَيْنِ قَالَ الْفُخُوا حَتَّى إِذَا جَعَلْهُ نَارًا قَالَ آتُونِي أَفْرِعٌ عَلَيْهِ قِطْرًا (96) فَمَا اسْطَاعُوا أَنْ يَظْهَرُوهُ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْبًا (97)»

قال: (فما اسطاعوا أن يظهروه) أي يصعدوا عليه ,فحذف التاء والأصل (استطاعوا) ثم قال (وما استطاعوا له نقبا) بإبقاء التاء ,وذلك أنه لما كان صعود السد الذي (هو)سبيكة من قطع الحديد والنحاس أيسر من نقبه وأخف عملا ,خفف الفعل للعمل الخفيف ,فحذف التاء فقال : (فما اسطاعوا أن يظهروه) وطول الفعل فجاء بأطول بناء له للعمل الثقيل الطويل فقال (وما استطاعوا له نقبا) فحذف التاء في الصعود وجاء بما في النقب .

ومن ذلك قوله تعالى: « فَلَمَّا أُحَسَّ عِيسَى مِنْهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنْصَارِي إِلَى اللَّهِ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ آمَنَّا بِاللَّهِ وَاشْهَدْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ (52)»(3)

29

<sup>. 122</sup> صبد القاهر الجرجاني ,دلائل الإعجاز ,ص  $^{1}$ 

<sup>.</sup> (97) : الكهف –  $^2$ 

<sup>.</sup> ر**52**) : آل عمران - <sup>3</sup>

الفصل الثاني:
تطبيقات السياق في النص القرآني
السياق في النص القرآني
من إعداد: محمد زاوي
وقوله تعالى: « وَإِذْ أُوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي قَالُوا آمَنَا وَاشْهَدْ بِأَنْنَا مُسْلِمُونَ (111)»(1)

فحذفت النون من (أنا) في آية آل عمران ، و ثبتت في آية المائدة فقيل : (أننا) و سبب ذلك " أن آمنوا بي و برسولي أن آية المائدة لما ورد فيها من التفصيل فيما يجب الإيمان به و ذلك قوله : "أن آمنوا بي و برسولي " فجاء على أتم عبارة في المطلوب و أوفاها ناسب ذلك (أننا) على أوفى الحالين و هو الورود على الأصل ، و لما لم يقع إفصاح بهذا التفصيل في سورة آل عمران حين قال تعالى : "قال الحواريون نحن أنصار الله آمنا بالله " ، فلم يقع هنا " و برسوله " إيجازا للعلم به و شهادة السياق ناسب هذا الإيجاز الإيجاز ، كما ناسب الإتمام في آية المائدة الإتمام ، فقيل هنا (و اشهد بأنا مسلمون) و جاء كل على ما يجب ، و لو قدر ورود العكس لما ناسب " (2)

يضاف إلى ذلك أنه قال في المائدة: "و إذ أوحيت إلى الحواريين "أي أن الله هـو الـذي أوحى إليهم و ثبتهم ، فناسب ذلك زيادة النون تأكيدا لأن النون قد تأتي في مقام التأكيد " (3) ومن ذلك قوله تعالى في سورة النحل: « وَلَمَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَمَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ

ومن دلك قوله تعالى في سوره النحل : « وقا تحري عليهم وقا لك فِي صليونٍ مِمّا يمكرون  $^{(4)}$ 

وفي قوله تعالى في سورة النمل: « وَلَمَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَمَا تَكُن فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ (70)» (5)

فحذف النون (تكن) في أية سورة النحل ,وأبقاها في آية سورة النمل ,وذلك أن السياق مختلف في السورتين .

<sup>1 –</sup> المائدة : (**111**) .

 $<sup>^2</sup>$  – أبو جعفر أحمد بن الزبير الغرناطي ,ملاك التأويل القاطع بذي الالحاء والتعطيل في توجيه المتشابه اللفظ من أي تتريل, تحقيق د.محمود كامل أحمد ,دار النهضة ,بيروت ,1985 , ج1, ص165 .

<sup>. 388 ,</sup> فاضل صالح السامرائي ,معاني النحو  $^{3}$ 

<sup>· (127) :</sup> النحل - <sup>4</sup>

<sup>. (</sup>**70**): النمل – <sup>5</sup>

فالآية الأولى نزلت حين مثل المشركون بالمسلمين يوم أحد : بقروا بطوهم وقطعوا مــذاكيرهم , فوقف رسول الله صلى الله عليه وسلم على حمزة وقد مثل به فرآه مبقور البطن فقــال : (أمــا والذي أحلف به لئن أظفرني الله بهم لأمثلن بسبعين مكانك) فترل قوله تعــالى : « وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلُ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ وَلَئِنْ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ (126) وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ الله وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ (127) إِنَّ اللَّهَ مَعَ الذِينَ النَّهُ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ (127) إِنَّ اللَّهَ مَعَ اللهِ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ (127) إِنَّ اللَّهَ مَعَ اللهِ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ (127) إِنَّ اللَّهَ مَعَ اللهِ وَلَا تَكُونَ (128) وَاصْبُرْنُ عَلَيْهِمْ وَلَا اللهُ عَن يمينه وكف عما أراده .

فقد أوصاه الله بالصبر ثم نهاه أن يكون في ضيق من مكرهم فقال له (وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ ) أي : لا يكن في صدرك ضيق مهما قل .فحذف النون من الفعل إشارة إلى ضرورة حذف الضيق من النفس أصلا ,وهذا تطييب مناسب لضخامة الأمر وبالغ الحزن ,وتخفيف لأمر الحدث وتحوينه على المخاطب ,فحقق الفعل بالحذف إشارة إلى تحقيق الأمر وتحوينه على النفس.

أمسا الآية الثانية فهي في سياق المحاجة في المعاد ,وهو مما لا يحتاج إلى مثل هذا التصبير قسال تعالى : «وقال الذين كَفَرُوا أَئِذَا كُنَّا ثُرَابًا وَآبَاؤُنَا أَئِنَا لَمُحْرَجُونَ (67) لَقَدْ وُعِدْنَا هَذَا نَحْنُ وَآبَاؤُنَا مِنْ قَبْلُ إِنْ هَذَا إِلَّا أُسَاطِيرُ النَّوَّلِينَ (68) قُلْ سِيرُوا فِي وُعِدْنَا هَذَا نَحْنُ وَآبَاؤُنَا مِنْ قَبْلُ إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ النَّوَّلِينَ (68) قُلْ سِيرُوا فِي النَّرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُجْرِمِينَ (69) وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي النَّرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُجْرِمِينَ (69) وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي ضَمَّا يَمْكُرُونَ (70)» وإنما حصت سورة النحل لحذف النون موافقة كما قبلها وهو قوله تعالى : «إنَّ إبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيقًا وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ (120)» (2)

ومن هذا النوع من الحذف في القرآن الكريم قوله تعالى : «...فَلَّا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِنْـهُ...» (3) وقولــــه تعالى : «...فَلَّا تَكُنْ فِي مِرْيَةٍ مِنْ لِقَائِهِ...» (4).

فقال في الآية الأولى (فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ) بحذف نون تكن ,وقال في الثانية : ( فَلَا تَكُنْ فِي مِرْيَةٍ) بمذف بنال في الآية الأولى : « أَفَمَنْ كَانَ مِرْيَةٍ) بذكرها وذلك أن السياق في الآيتين مختلف ,فقد قال تعالى في الآية الأولى : « أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَثْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً أُولَئِكَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَثْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً أُولَئِكَ

<sup>. (128) :</sup> النحل - <sup>1</sup>

<sup>. (120&</sup>lt;sub>)</sub> : النحل – <sup>2</sup>

<sup>. (17) :</sup> هود

<sup>. (23) :</sup> السجدة - <sup>4</sup>

الفصل الثاني: تطبيقات السياق في النص القرآني

ـ من إعداد : محمد زاوي يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَنْ يَكْفُرْ بِهِ مِنَ الْأَحْزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِذُهُ فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِنْهُ إِنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ (17) $^{(1)}$ 

وقال تعالى في الآية الثانية : « وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ فَلَا تَكُنْ فِي مِرْيَةٍ مِنْ لِقَائِهِ وَجَعَلْنَاهُ هُدًى لِبَنِي إسْرَائِيلَ (23) وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ (24)»<sup>(2)</sup>

فإن الآية الأولى تثبت للرسول ونهى له عن الريب والمرية ,فقد بدأ الكلام بقوله : (إنه كان على بينة من ربه ,ثم يتلوا شاهد منه ,ثم قبله كتاب موسى) ,ثم ختم بقوله (إنه الحق من ربك) فناسب ذلك أن يقال (فلا تك في مرية منه) بخلاف الآية الأحرى فإلها ليس فيها مثل هذه الدواعي كما ترى .

ثم إن الكلام في الآية الأولى على القرآن الكريم وعلى قوم الرسول وتمديد من يكفر به ,والكلام في الثانية على التوراة وبني إسرائيل.

فناسب الحذف في الآية الأولى دون الثانية تثبيتا للرسول صل الله عليه وسلم ونهيا عن الريبة فيه ,وذلك أنه طلب منه أن لا يكون في شيء من المرية أصلا ,فلما كان الكلام في القرآن وفي قومــه ناسب الحذف ها هنا دون الثانية<sup>(3)</sup> .

وجاء في البرهان للزركشي أن حذف النون في نحو هذا قد يكون (تنبيها على صغر مبدأ الشيء وحقارته ,وأن منه ينشأ ويزيد إلى ما لا يحيط بعلمه غير الله) مثلاً : (ألم يك) حذفت النون تنبيها على مبتدأ الإنسان وصغر قدره بحسب ما يدرك هو من نفسه ثم يترقى في أطوار التكوين: ﴿ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ) (<sup>4)</sup> فهو حين كان نطفة كان ناقص الكون .

<sup>. (17) -</sup> هود

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – السجدة : (24)

<sup>.</sup> 80 صالح السامرائي ,النص القرآني ,دار عمار ,0

<sup>. (76) -</sup> ياسين

\_\_\_\_\_\_ الفصل الثاني: تطبيقات السياق في النص القرآني \_\_\_\_\_ من إعداد : محمد زاوي

وكذلك (وَإِنْ تَكُ حَسَنَة يُضَاعِفْهَا) (1) حذفت النون تنبيها على أها وإن كانت صغيرة المقدار حقيرة في الاعتبار فإن إليه ترتيبها وتضاعيفها ومثالها : ( يَا بُنَيَّ إِنَّهَا إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلِ) (2) وكذلك قوله تعالى : (أوكه تلك تأتيكم رُسُلكم) (3) جاءهم الرسل من أقرب شيء في السياق الذي أقل مبدأ فيه ,هو الحس إلى العقل إلى الذكر ,ورقوهم من أخفض رتبة وهي الجهل إلى أرفع درجة في العلم وهي اليقين ,وهذا بخلاف قوله تعالى : ( ألمْ تَكُنْ آياتِي تُثلَى عَلَيْكُمْ) (4) فإن كون التلاوة الآيات قد أكمل كونه وتم .

### الذكر و الحذف:

وكذلك " أفلم تكن أرض الله وسعة فتهاجروا فيها " هذا قد تم تكوينه و كذلك " فلم يك ينفعهم إيماهم " ، انتفى عن إيماهم مبدأ الانتفاع و أقله ما انتفى أصله " (5) .

و من هذا النوع من الذكر و الحذف قوله تعالى : « إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ قَلَا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنَ » (<sup>7)</sup> و قوله : «الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنَ » (<sup>7)</sup> » و قوله : «فَلَا تَخْشَوُ النَّاسَ وَاخْشَوْنَ » (<sup>8)</sup> .

فذكر الياء في (احشوني) في آية البقرة ، و حذفها و ابتدأ بالكسرة في آيتي المائدة ، و ذلك أن السياق في البقرة يستدعي تحذير المسلمين من حشية الناس و عدم الالتفات إلى أراجيفهم ، كما يستدعي توجيههم إلى مراقبة الله تعالى و حشيته أكثر بكثير مما في الموطنين الآخرين ، و ذلك أن السياق في البقرة في تبديل القبلة من بيت المقدس إلى المسجد الحرام في مكة ، و قد أرجف اليهود و المنافقون بسبب هذا التغيير و أكثروا القول فيه ، فاستدعى ذلك توجيه المسلمين إلى عدم

<sup>. (40) :</sup> النساء

<sup>. (16) :</sup> لقمان – 2

<sup>3 -</sup> غافر : (50) .

<sup>4 -</sup> المؤمنون : (105) .

<sup>407</sup> من علوم القرآن ، بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي ، دار إحياء الكتب العربية ، ص $^{-5}$ 

<sup>(150)</sup>: البقرة -6

<sup>7-</sup> المائدة : (03)

<sup>8-</sup> المائدة : (44)

الفصل الثاني:

### تطبيقات السياق في النص القرآني \_\_\_ من إعداد : محمد زاوى

الالتفات إلى أقوال أعداء الله أو خشيتهم ، و إنما عليهم أن يخشوا الله وحده فأبرز الضمير العائـــد على الله فقال: " فلا تخشوهم و احشوبي ".

فقد بدأت الآيات بقوله: " سيقول السفهاء من الناس ما ولآهم عن قبلتهم التي كانوا عليها قل لله المشرق و المغرب يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم " ، إلى أن يقول : " و من حيث حرجت فول وجهك شطر المسجد الحرام و إنه للحق من ربك و ما الله بغافل عما تعملون " ، " و مـن حيث حرجت فول وجهك شطر المسجد الحرام و حيث ما كنتم فولوا وجوهكم شطره لـئلا يكون للناس عليكم حجة إلا الذين ظلموا منهم فلا تخشوهم و احشوني و لأتم نعمتي عليكم و لعلكم تهتدون ".

و في حين كان سياق الآية الثانية يختلف عن ذلك ، فهو يدور على ذكر المحرمات من الأطعمـة ، قال تعالى : " حرمت عليكم الميتة و الدم و لحم الخبرير " ، ثم قال : " اليوم يئس الذين كفروا من دينكم فلا تخشوهم و اخشوبي " .

فالكفار يائسون من محاربة الإسلام بعد أن أظهره الله و أعلى كلمته .

فالمحاربة في الموقف الأول و مظنة خشية الناس أكبر ، بخلاف آية المائدة التي أنزلت بعدما أظهر الله دينه و كذا الأمر في الآية 44 من سورة المائدة، فإنه ليس فيها ما يستدعي الخشية من الناس،و ليس فيها إرجاف و لا محاربة . قال تعالى : ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدِّي وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلُمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهُدَاءَ فَلَا تَخْشَوُا النَّاسَ وَاخْشَوْنِ $(^1)$ .

إن سياق آية البقرة و ما فيها من خصومة و ملاحة و محاجة و محاربة يستدعى جانبا كبيرا من الخشية ، بخلاف ما في الآيتين الأحريين و أيضا طول السياق و تكراره في سورة البقرة فقد بــــدأ بقوله: " سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَاهُمْ عَنْ قِبْلْتِهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا " (2) . و قوله: " وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ " (3).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المائدة : (44)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - البقرة : (142)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - البقرة : (143)

فذكر أن تغيير القبلة كبير عند الناس.

ثم ذكر بعدها: " قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلنُولِّيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَولِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَولُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ " (1) .

ثم أخبر أن الذين أوتوا الكتاب لا يبتغون قبلة الرسول مهما جاءهم بالبينات فقال: " و لئن أتيت الذين أوتوا الكتاب بكل آية ما تبعوا قبلتك " (2) .

" فقد أطال القول ههنا ، فكان المناسب أن يطيل بذكر الضمير أيضا و هو المناسب لإطالة السياق بخلاف ما في الاثنين الآخرين ، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى إنه أبرز الضمير (الياء) في سياق آية البقرة أكثر مما في الموطنين الآخرين من مثل قوله: "واخشوني "،" ولأتم نعمتي " ، " فاذكروني" ، " و اشكروا لي " و غيرها " (3)

- القسم الثاني: و هو ما يذكر في موطن لا يذكر في موطن آخر يبدو شبيها به ، و ليس عدم ذكره من باب الحذف ، و إنما هو قد يزيد لفظا أو أكثر مراعاة بما يقتضيه السياق أو يستدعيه المقام .

فقد يزيد حرفا في مكان و لا يذكره في مكان آخر حسبما يقتضيه موطن الكلام. فمن ذلك قوله تعالى : « قُلْ أُرَأَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَى قُلُوبِكُمْ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ اللَّهِ يَعالى : « قُلْ أُرَأَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَى قُلُوبِكُمْ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ اللَّهِ يَعالى : « قُلْ أُرَأَيْتُمْ بِهِ انْظُر ° كَيْفَ نُصَرِّفُ الْآيَاتِ ثُمَّ هُمْ يَصنْدِفُونَ (46) » (46) .

وقوله تعالى : «قُلْ أَرَأَيْتَكُمْ إِنْ أَتَاكُمْ عَذَابُ اللَّهِ بَغْتَهُ أَوْ جَهْرَةً هَلْ يُهْلَكُ إِلَّا الْقَوْمُ الظَّالِمُونَ (47)» (5) .

فقد قال مرة : (أرأيتم) ومرة أحرى (أرأيتكم) بزيادة الكاف وهذه الزيادة إنما تكون لغرض توكيد الخطاب ,وذلك كأن يكون المخاطب غافلا أو يكون الأمر يوجب زيادة التنبيه .وإنما فرق بين الخطابين هنا لسبين :الأول : أنه قال في الآية الأولى (قُلْ أرَأَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ اللّهُ سَمْعَكُمْ وَخَتَمَ عَلَى قُلُوبِكُمْ) فاحتاجوا بعدها إلى زيادة التنبيه والخطاب ,وذلك أن فاقد

<sup>144) :</sup> اليقرة - 144)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - البقرة : (145)

<sup>91</sup> فاضل صالح السامرائي ، التعبير القرآني ، دار عمار ، ص $^{-3}$ 

<sup>· (46) :</sup> الأنعام - <sup>4</sup>

<sup>. (47) :</sup> الأنعام  $^{5}$ 

\_\_\_\_\_ الفصل الثاني: تطبيقات السياق في النص القرآني \_\_\_\_\_ من إعداد: محمد زاوي

السمع والبصر والمختوم على قلبه به حاجة إلى زيادة خطاب وتنبيه أكثر من السوّي فقال فيما بعد (أرأيتكم)

السبب الثاني : إن الآية الثانية أشد من الآية الأولى تنكيلا وعذابا ,فإن فيها عذاب الله الدي هو أشد من أخذ السمع والبصر ,فاحتاج الموقف إلى تنبيه أكثر وزيادة حذر وحيطة فجاء بكاف الخطاب<sup>(1)</sup> ومثل هذا الذكر والحذف قوله تعالى : « يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ ثُحَاجُّونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أُنْزِلْتِ النَّوْرَاةُ وَالْإِنْجِيلُ إِلًا مِنْ بَعْدِهِ أَقَلَا تَعْقِلُونَ (65) هَا أَنْتُمْ هَوُلُاءِ حَاجَجْتُمْ فِيمَا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ فِيمَا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ (66)» (66)»

وقوله تعالى: « وَلَا تُجَادِلْ عَن الَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنْفُسَهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ خَوَّالًا أَثِيمًا (107) يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَلَا يَرْضَى مِنَ الْقَوْلُ وَكَانَ اللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا (108) هَا أَنْتُمْ هَوُلُاءِ جَادَلْتُمْ عَنْهُمْ يَرْضَى مِنَ الْقَوْلُ وَكَانَ اللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا (108) هَا أَنْتُمْ هَوُلُاءِ جَادَلْتُمْ عَنْهُمْ وَكِيلًا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَمَن يُجَادِلُ اللَّهَ عَنْهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَمْ مَنْ يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا (109)»(3)

فذكر (ها) التنبيه قبل الضمير وقبل اسم الإشارة في آية آل عمران : (هَا أَنْتُمْ هَوُّلُاء) لأنه فاذكر (ها) التنبيه قبل الضمير ومرة قبل اسم الإشارة فقال : (هَا أَنْتُمْ هَوُّلُاء حَاجَجْتُمْ) ,وكذلك وفي آية النساء قبل الضمير ومرة قبل اسم الإشارة فقال : (هَا أَنْتُمْ هَوُّلُاء حَاجَجْتُمْ) ,وكذلك وفي آية النساء فقد كرر تنبيههم ولومهم ليتعظوا فلا يقفوا مثل هذا الموقف لأن ذلك يتطلب الزيادة في تنبيههم ووعظهم , بخلاف قوله تعالى : « يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَخِدُوا بطانة مِنْ دُونِكُمْ لَا يَالُونَكُمْ خَبَالًا وَدُوا مَا عَنِثُمْ قَدْ بَدَتِ الْبَعْضَاء مِنْ أَفْوا هِمْ وَمَا تُخْفِي صَدُور هُمْ أَكْبَر فقدْ بَيَتَا لَكُمُ النَّامِلُ مِنْ الْعَيْظِيهِ فَا اللَّذِينَ اللهُ وَلَاء تُحِبُّونَهُمْ وَلَا يُحِبُّونَكُمْ وَتُؤْمِنُونَ لِكُمَّا الْكَيْابِ كُلِّهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوا آمَنَا وَإِذَا خَلُوا عَضُوا عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِيهِ (٩), وفي لِي موقف تقريع ولوم كما كان هذه الآية فإن موقف مختلف عما في الآيتين السابقتين ,وهو ليس موقف تقريع ولوم كما كان

<sup>.</sup> 101 ص حمار عمار , دار عمار , التعبير القرآني ,دار عمار  $^{1}$ 

<sup>· (66) :</sup> آل عمران - <sup>2</sup>

<sup>. (109) :</sup> النساء –  $^{3}$ 

<sup>. (109) :</sup> آل عمران - 4

\_\_\_\_\_\_ الفصل الثاني: تطبيقات السياق في النص القرآني

\_\_\_\_\_\_ من إعداد : محمد زاوي

وقد لا يحتاج الموقف إلى التنبيه فلا يذكره ,وذلك نحو قوله تعالى على لسان موسى عليه السلام مخاطبا ربه : « وَمَا أَعْجَلُكَ عَسِنْ قُوْمِكَ يَا مُوسَى (83) قَالَ هُمْ أُولَاءِ عَلَى أَتَّرِي وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى (84)» (1) فلم يأت بالتنبيه لأنهم غير حاضرين .

ومن هذه الأمثلة نلحظ أن التنبيه أتى به في المكان المناسب بالقدر الذي يحتاج إليه فقد يكرر أو لا يكرر أو لا يذكر التنبيه بحسب الحاجة إليه .

#### 3. القصـــر:

القصر لغة : الحبس قال تعالى : « حُورٌ مَقْصنُورَاتٌ فِي الْخِيَامِ (72)» (27)» أي قصرن وحبسن على أزواجهن .وقال تعالى : «فِيهِنَّ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ لَمْ يَطْمِثُهُنَّ إِنْسُ قَبْلَهُمْ وَلَـا جَانٌ (56)» (3) يقصرن أبصارهن على أزواجهن ,ولا ينظرن إلى غيرهم ,وقروله تعالى : «وَعِنْدَهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ عِينٌ (48)» (4)

أما اصطلاحا : هو تخصيص شيء بشيء بطريق مخصوص ,فالشيء الأول : هو المقصور ,والثاني المقصور عليه ,وهما ركنا أو طرفا القصر ,والطريق المخصوص هو أداة القصر .

ومثال ذلك قوله تعالى : «وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ »<sup>(5)</sup> فقصرنا محمد رسول الله صل الله عليه وسلم (المقصور) على الرسالة (المقصور عليه) بطريق مخصوص وهو : النفى والاستثناء (ما و إلا) .

وقوله تعالى : «مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسلُلُ »(6) فقالب التركيب في الآيتين واحد ,والتغيير في الأسماء فقط، ففي الآية الأولى كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ,في الآية الثانية كان عيسى عليه السلام ,والصفة المذكورة وهي قد خلت من قبله الرسل ,ولكن السياق هنا يعطي القصر مذاقا مختلفا في كل آية ,"فالقصر في الآية الأولى تجسيد من المشدة التبس فيها الأمر على المسلمين ,فأنكروا وفاة الرسول الله صل الله عليه وسلم

<sup>.</sup> ر84) - طه

<sup>· (47) :</sup> الصافات - <sup>4</sup>

<sup>. (144) :</sup> آل عمران  $^{5}$ 

<sup>6 –</sup> المائدة : (**75**) –

\_\_\_\_\_\_ الفصل الثاني: تطبيقات السياق في النص القرآني \_\_\_\_\_ من إعداد: محمد زاوي

وبينت الآية أنه بعد احتصاصه في الرسالة يجري عليه ما يجري على البشر من أحوال وأعراض منها الموت فالنفي هنا لا يتناول ما عدا الرسالة .بينما الأمر مختلف في الآية الثانية ,ففيها إشارة إلى اعتقاد بعض الناس أن المسيح بن مريم — عليه السلام — إله وليس بشرا ورسولا ,فقصره القرآن على الرسالة ,وعقب بالدليل المحسوس على صدق الحقيقة وهو قوله تعالى : «قُلْ إنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي »(أ) جاءت إنما هنا دالة على القصر في هذا السياق ,لأن هذا العلم عند الله فقط ,في سؤالهم عن موعد أيام الساعة في قوله تعالى : «يَسْأَلُونَكَ عَن السَّاعَةِ أَبَّانَ مُرسَاهَا» وهو من الأمور التي اختص الله وحده بعلمها ,ولذلك تكون إنما الدالة على القصر قد وقعت موقعها في جواب رسول الله صل الله عليه وسلم ,حين قال تعالى : «قُلْ إنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي لَا يُجَلِّيهَا لِوَقَتِهَا إِلَّا هُو » .

وقد جاء في القرآن الكريم بطرق عدة منها:

### 1. النفي والاستثناء:

كقوله تعالى : «وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ (20)» (2) قصر الحياة الدنيا على الغرور بطريق النفي والاستثناء وكقوله تعالى : «وَمَا أَنْزَلَ الرَّحْمَنُ مِنْ شَيَءٍ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا تَكْذِبُونَ (15)» (3) أي لستم في دعواكم للرسالة عندنا بين الصدق والكذب ببل أنتم عندنا كاذبون فيها ,و هذا يكون قصرهم على الكذب ومنه قوله تعالى : «وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّالِ إِلَّا مَلَائِكَةً » (4) أي ,وما جعلناهم رجالا مثلكم ,وإنما ملائكة ,وهذا يكون الحق وعلاقة أصحاب أصحاب النار على الملائكة .

وقوله تعالى : «وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ» (5) فالنصر لا يأتي إلا من الله الله وحده ,ولا من الملائكة ,ولا من الجنود ,ولا من القتال وعليه يكون قصر النصر على الله

<sup>. (187) :</sup> الأعراف - <sup>1</sup>

<sup>. (20) :</sup> الحديد - <sup>2</sup>

<sup>.</sup> ياسي*ن* : (15) - <sup>3</sup>

<sup>4 -</sup> المدثر : (**31**) .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - آل عمران : (**126**) -

الفصل الثاني:

تطبيقات السياق في النص القرآني

\_\_\_\_\_\_\_ من إعداد : محمد زاوي وكذلك الحال بالنسبة لأداة النفي (لا) كما ورد في قوله تعالى : «فَاعْلُمْ أُنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَا اللَّهُ » (١) فلا إله موجود حقيقة إلا الله .

#### 2. إنحا :

كقوله تعالى : «إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلْمَاءُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ »<sup>(3)</sup> فقصرت خشية الله على العلماء بطريق مخصوص ,وهي إنما . ويكون المقصور عليه في إنما المتأخر وهو (العلماء) ,وعليه يكون المقصور هو المتقدم (خشية) .

وقوله تعالى : « وَاعْلَمُوا أَنَّمَا أَمْوَ الْكُمْ وَأُوْلَادُكُمْ فِثْنَةٌ » (4) .

وقوله تعالى : «إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمَ »<sup>(5)</sup>.

وقوله تعالى : « إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ الْأَلْبَابِ »<sup>(6)</sup> .

وقوله تعالى : « إِنَّمَا تُنْذِرُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ »<sup>(7)</sup> فالمقصور في الأمثلة المذكورة أعلاه هو الذي يلي إنما مباشرة ,والمقصور عليه هو المتأخر ,و الدليل على أن (إنما) تفيد القصر أمور عدة :

أ. كونما متضمنة معنى (ما) أو (لا) . نحـو قولـه تعـالى : « قُـلْ إِنَّمَـا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفُواحِشُ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطْنَ » (8) فإن المعنى : ما حرم ربي إلا الفواحش .

<sup>.</sup> ر19) : محمد - 1

<sup>· (82) :</sup> الإسراء - <sup>2</sup>

<sup>3 -</sup> فاطر : (**28**) .

<sup>. (28) :</sup> الأنفال - <sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - البقرة : (**173**)

<sup>. (19) :</sup> الرعد - <sup>6</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - فاطر : (**18**) .

<sup>8 -</sup> الأعراف : (33) - <sup>8</sup>

الفصل الثاني: تطبيقات السياق في النص القرآني ــــــــــــــــــ من إعداد: محمد زاوي

ومثله قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَاللَّهُمَ »(1)والمعنى : ما حرم عليكم إلا الميتة والدم .

ب. لأن إنما تأتي لإثبات ما يذكر بعدها ونفي ما سواه, نحو قوله تعالى: « إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمُسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَإِبْنِ السَّبِيلِ فَريضنَةً مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (60)» (2).

فالمقصور: الصدقات أثبتها للأصناف المذكورة ونفاها عن غيرهم

ت. صحة انفصال الضمير مع إنما : كقولك : "إنما يضرب أنا" أي (ما يضرب إلا أنا) .

<sup>1 –</sup> البقرة : (173) – 1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - التوبة : (60) .

الخاتم\_\_\_\_ة

\_\_\_\_\_

إن العقل البشري مهما بلغ ارتقاؤه وسموه إلا أنه يبقى دائما قاصرا عن بلوغ بعض المرام والعجز صفة من صفة الإنسان أمام قدرة خالفنا وعظمة كلامه ,بأنه أصفى موارد العلم وأصدقها وأقدسها كلام الله الحكيم ووحيه إلى نبيه الكريم ,الذي هدانا إلى مدارج الكرامة ,وسبل السلامة في الحياة الدنيا ويوم القيامة . كما أن البحث في رحاب القرآن : يثلج الصدور ,ويؤنس الأرواح ,ويغير ما بالنفوس ,وهذا ما أحسسناه حينما بدأنا عملنا هذا وعندما ختمناه بهذه الخاتمة المتواضعة ,والتي نورد من خلالها ما استخلصناه في نطاق هذا الموضوع الذي لا ندعي فيه فضل السبق ولا ميزة الإحاطة؛ فنحن جمعنا قدر الإمكان من الكتب ما له صلة بالبحث وسعينا إلى عرضه واضحا مرتبا ودقيقا,واحتهدنا في الشرح والإيضاح والتحليل ما وسعنا الأمر ودعت إلى ذلك حاجة ،أما ما اكتسبناه نحن من معرفة حول السياق يمكن أن نجمله في النتائج التالية : أولها : إن القرآن الكريم يتكون من سور يبلغ عددها (114) سورة ,والسورة تعتبر المكون الأساسي لبيان القرآن الكريم يتكون من سور يبلغ عددها (114) سورة ,والسورة تعتبر المكون الأساسي لبيان القرآن الكريم وهي من ناحية المعنى والمبنى آيات ونماذج أدبية ولغوية وبلاغية رفيعة لا يضاهيها سواها.

ثانيا: سائر مفردات القرآن الكريم من حروف أو كلمات أو جمل لكل منها معناها الخاص بها، ولكن لها مع ذلك بين مفردات القرآن كله نورساطع يهدينا إلى المزيد من العلم بمقاصد القرآن.

ثالثا :إن النص القرآني قُوْل مؤثر مكتمل الدلالة بكل مكوناته مما يفتح الجحال أمام القراءة الواعية .

رابعا : الجمع بين الدراسات الشرعية والدراسات اللغوية في ظل الدلالة .ساهم في إثراء الـــرؤى الفكرية ويوضح المفاهيم الغامضة رغم المذاهب واحتلافها .

حامسا : يظل النص القرآني منهلا حصبا ومصدرا لا يمكن الاستغناء عنه بالنسبة للباحثين .

سادسا : ارتباط مختلف العلوم والاختصاصات ,بفكرة السياق و. مفهومه ,رغم اختلاف التسميات قديما وحديثا .

الخاتم\_\_\_\_ة

سابعا : للسياق بكل عناصره دور في الوصول إلى الدلالة الكامنة وراء ذلك النص أو الخطاب ورفع اللبس والغموض ,كما أن للسياق دورا في توجيه الأعراب .

ثامنا: السياق عند الأصوليين, منطلق البحث عن المعنى الدلالي الكامل لتقرير الأحكام الشرعية وتحديد مقصدية النص وتوجيه دلالة اللفظ إلى المعنى المنشود.

تاسعا: لم تكن لفتات اللغويين, شأن إخوالهم النحويين الذين وصلوا إلى نتائج مهمة, لم يصل إليها علماء الغرب إلا مؤخرا, وبذلك فإن جهود القدماء العرب كانت سببا في اتساع البحث اللغوي

عاشرا: إن التقديم والتأخير لم يكن لرعاية الفاصلة في الآيات فحسب وإنما جاء مقصودا لغرض يقتضيه المعنى الدلالي والموسيقي معا.

كل ما سبق من استنتاجات نستطيع أن نوجزه فيما يلي :

إن الكلمة في التعبير القرآني جاءت مقصودة لذاها ,حسب موقعها الذي وضعت فيه من أحل أن تؤدي معناها الذي لا تؤديه كلمة أخرى, أو إذا حركت من موضعها .

وفي الأخير نقول إن نهاية بحثنا هذا لا تعني نهاية دراسة هذا الموضوع .ففيه الكثير من الجوانب التي لم نتطرق إليها ,وكان هذا جهدنا في هذا البحث فإن وفقنا فمن الله وإن قصرنا فمن أنفسنا ومن الشيطان نستغفر الله على ذلك ونرجو منه سبحانه وتعالى الهداية والرضا .

### المصادر والمراجع

- 1) إبن منظور : لسان العرب دار صادر ط- 6 . س 1997 المجلد العاشر .
  - 2) ابن عطية ، المحرر الوجيز ، ج3 .
- أبو جعفر أحمد بن الزبير الغرناطي ,ملاك التأويل القاطع بذي الإلحاء والتعطيل في توجيه
   المتشابه اللفظ من أي تتريل ,تحقيق د.محمود كامل أحمد ,دار النهضة ,بيروت ,1985 ,ج1.
  - 4) أبو يعقوب السكافي ، مفتاح العلوم ، دار الكتب العلمية .
- 5) أحمد عزوز: المدارس اللسانية اعلامها و مبادئها و مناهج تحليلها للأداء التوصيلي، دار الأدب للنشر، الجزائر.
  - 6) أحمد محمد قدور: مبادئ اللسانيات دار الفكر المعاصر, دمشق سوريا, ط2 . 1999.
    - 7) الجوهري: الصحاح في اللغة و العلوم دار الحضارة العربية ط: 1 س: 1974.
      - 8) الزمخشري: أساس البلاغة دار الهدى.
    - 9) بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي ، البرهان في علوم القرآن ، دار إحياء الكتب العربية .
      - . 2007 مام حسان : اجتهادات لغوية عالم الكتب ط1 : القاهرة س
        - 11) الشاطبي ، الموافقات ج3 .
      - 12) تمام حسان : البيان في روائع القرآن عالم الكتب ط1 : القاهرة س 2007 .
      - 13) تمام حسان : اللغة العربية معناها و مبناها عالم الكتب ط1 : القاهرة س 2007 .
        - 14) حلال الدين السيوطي ، الإتقان في علوم القرآن ، المكتبة الثقافية ، 1976 .
          - 15) خليل حلمي ، دراسة لغوية معجمية ، دار الهدى 2006 .
            - 16) شرف الدين علي الراجحي ، في علم اللغة عند العرب .
            - 17) طاهر سليمان حمودة ، ظاهرة الحزن في الدرس اللغوي .
              - 18) طاهر سليمان حمودة ، المعنى عند الأصوليين .
                - 19) عبد الرحمان ابن خلدون ، المقدمة .
              - 20) عبد الغفار حامد هلال ، علم الدلالة اللغوية .
      - 21) عبد القاهر الجرجاني ، أسرار البلاغة ، تحقيق محمد الفاضلي ، المكتبة العصرية بيروت ، 2003 .

- 22) عبد القاهر الجرحاني ، دلائل الإعجاز في علم المعاني ، المكتبة العصرية ط ، 1 ، 2002 .
  - 23) عبد النعيم خليل ، نظرية السياق بين القدماء و المحدثين, دراسة لغوية نحوية دلالية ,دار الوفاء,الإسكندرية ,ط1 ,2007 .
    - 24) فاضل صالح السامرائي ,التعبير القرآني ,دار عمار .
    - 25) فاضل صالح السامرائي ,معاني النحو ,مطبعة التعاليم العالي .
      - 26) محمد شعبان علوان ، من بلاغة القرآن .
      - 27) محمد صالح الصديق ,البيان في علوم القرآن .
    - 28) محمد محمد داوود : العربية و علم اللغة الحديث : دار غريب ، 2003 .

# فهرس الموضوعات

مقدمة

# الفحل الأول: السياق في التراش اللغوي العربي

٧ المبحث الأول: تعريف السياق

√ المبحث الثاني : أنواع السياق

٧ المبحث الثالث: أهمية السياق

# الفحل الثاني : السياق في النص القرآني

٧ المبحث الأول: مفهوم النص القرآني

√ المبحث الثاني : أثر السياق في اختيار التراكيب والكلمات

الخاتمة

قائمة المصادر والمراجع