

### الجمهوريّة الجزائريّة الدّيمقراطيّة الشّعبيّة وزارة التّعليم العالي والبحث العلميّ



جامعة غرداية

قسم اللّغة والأدب العربيّ كليّة الآداب واللّغات

# شعريّة القصيدة الدّينيّة عند محمد العيد آل خليفة - دراسة في الانزياح التّركيبي والدّلالي- قصيدة شور الصّيام أنموذجا

مذكّرة مقدّمة لإستكمال متطلّبات شهادة الماستر في اللّغة العربيّة و آدابها تخصّص: أدب عربي حديث ومعاصر

إشراف الدّكتور:

إعداد الطالبة:

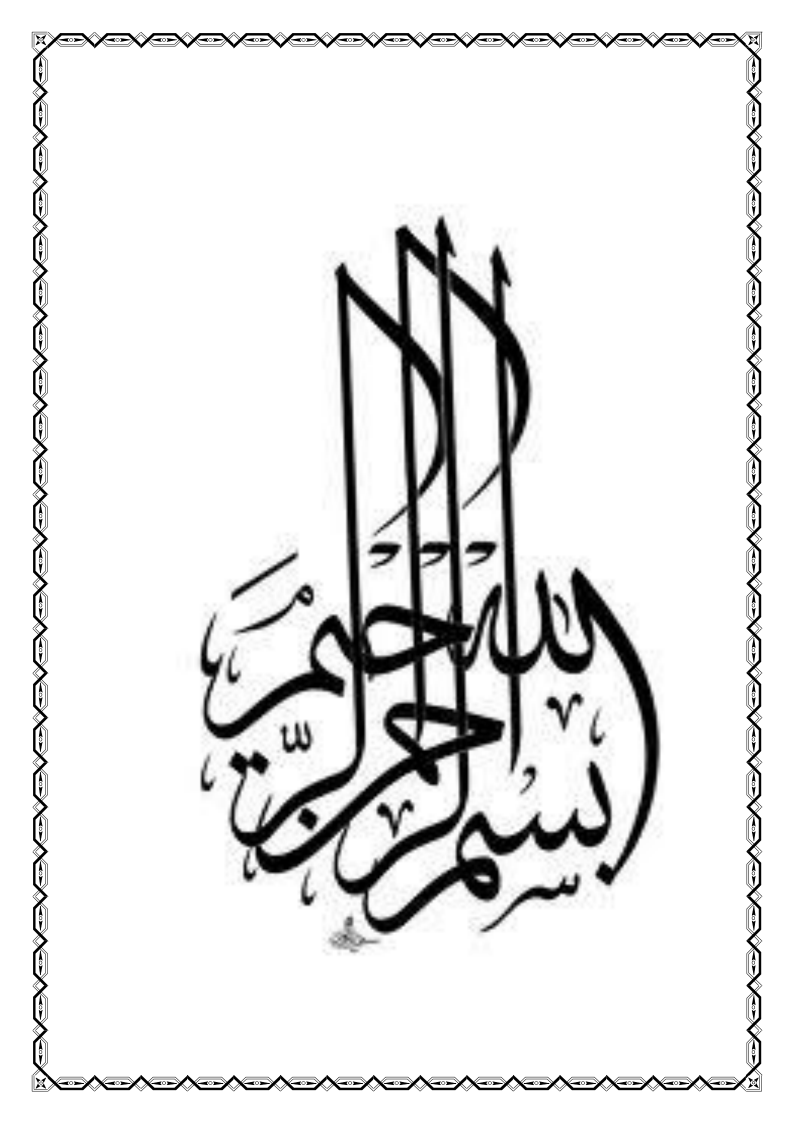
\*د/ بوعلام بوعامر

💠 رقيّة بارود

أعضاء لجنة المناقشة

| أ.د/ بوعلام بوعامر        | مشرفا  |
|---------------------------|--------|
| أ/محمّد السّعيد بن السّعد | رئيسا  |
| أ.د/ مختار سويلم          | مناقشا |

السّنة الجامعيّة: 1439/1438هـ-2018/2017



## شكر وعرفان

بعد شكري لله العلي القدير وحمدي له أن وفقني إلى إتمام هذا البحث وما كنت أصل إلى ذلك لولا فضله وقدرته، أتقدّم بجزيل الشّكر والتقدير والإمتنان إلى المشرف الدكتور " بوعلام بوعامر " الّذي كان لي نعم العون والسّند، على توجيهاته الشّديدة، ونصائحه القيّمة الّتي أفادني بها حتى ترى هذه المذّكرة النّور على هذا الشّكل، فبارك الله فيه وجزاه كل خير.

#### الملخّص:

يعد موضوع "الشّعريّة" من أخصب المواضيع المطروحة للنّقاش في مجال الدّراسات الأدبيّة و النّقديّة المعاصرة، و هذا ما تثبته أقلام النّقّاد الّذين نظّروا لها في كتاباتهم و أطروحاتهم.

و تحاول هذه الدّراسة الكشف عن ملامح شعريّة القصيدة الدّينيّة عند أبرز شاعر من شعراء الجزائر في العصر الحديث، و هو "محمّد العيد آل خليفة"، من خلال التّركيز على شعريّة الإنزياح على المستويين: التّركيبي و الدّلالي.

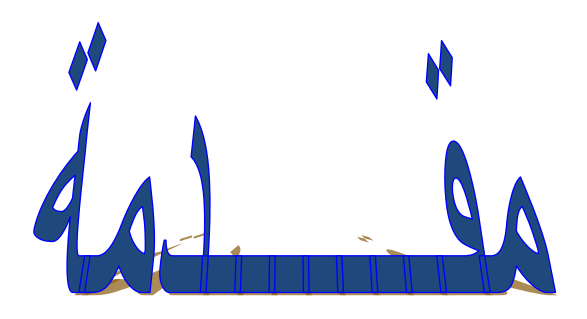
الكلمات المفتاحيّة: الشّعريّة، الإنزياح، الإعتراض، الحذف، التّقديم، التّأخير، الصّورة الشّعريّة، القصيدة الدّينيّة.

#### Resume

La poésie est considéreé comme l'un des concept les plus mis en débat en littérature et la critique contemporaines.

Cette étude dévoile les critéres de la poésie religieuse – islamique – chez l' un des poétes algeriens les plus celébres Med l' aid Khalifa. En se concentrant sur le réseau de déplacement aux niveau syntaxique et sémantique.

Mots-clés poétisme – déplacement – objection – suppression – soumission – retard – image poétique – poéme religieuse.



إنّ المتتبّع للحركة النّقديّة العربيّة في مسارها، يدرك أخّا أصبحت تبدي عناية استثنائيّة بالمصطلح النّقديّ، و يعزى ذلك إلى مدى الهتمام النّقّاد و الدّارسين بدور هذا العنصر في الدّفع بالحركة النّقديّة قُدُما نحو إيجاد رؤى منهجيّة نقديّة حديثة، تتوافق و ما جدّ على مستوى الخطاب الأدبيّ، لأنّ الغاية من النّقد —منذ القدم – هي تحديد عناصر الهويّة الجماليّة الّتي تميّز الخطاب الأدبيّ عمّا سواه.

و تعتبر النّظريّة "الشّعريّة" الوافدة من الفكر النّقديّ الغربيّ و المتأصّلة كمفهوم في الفكر النّقديّ العربيّة، من المصطلحات النّقديّة الّتي أثارت جدلا كبيرا في الأوساط الأدبيّة، سواء منها العربيّة أم الغربيّة، خصوصا في نواحي تحديد المصطلح، و بيان مفهومه، و الوصول إلى الآليات الّتي تحدّده.

و الشّعريّة -في أصل نشأتها- تتمتّع بقدر من المرونة، مصدره اِرتكازها على اللّسانيات الحديثة الّتي كوّنت مادّة خامّا، تشكّلت منها و تطوّرت عنها مناهج جديدة، نظر كلّ منها إلى النّصّ من زاوية، إلّا أنّها جميعا تعتمد اللّغة أساسا لها في قراءتها النّصّ الأدبيّ.

و يعد "الإنزياح" - كما بلورته أعمال تشومسكي و طوّرته مباحث و دراسات جان كوهن- مدخلا مهمّا من مداخل النّظريّة الشّعريّة في الدّراسات العربيّة المعاصرة، فقد عدّه نفر من الدّارسين جوهر الشّعريّة، أو جوهر النّظريّة نفسها، إذ أكّد "كوهن" في كتابه ( بنية اللّغة الشّعريّة) أنّ "الإنزياح بوصفه خرقا لقانون اللّغة هو وحده الّذي يزوّد الشّعريّة بموضوعها الحقيقي".

و الشّعريّة في مفهومها -منذ أرسطو حتّى آخر التّطوّرات النّقديّة الحاصلة- تصبّ في جدول واحد يجري بها إلى مفهوم عامّ، و هو ( البحث عن قوانين الخطاب الأدبيّ)، و لا يتحقّق ذلك إلّا بعلمنة الخطاب النّقديّ العادي و تعميق مفهومه، بغية التّخلّص من غثاثته، و الكشف عن مكامن الأدبيّة في النّصوص و البحث عن شعريتها، أي عن آليات و طرائق الصّياغة و التّركيب الّتي تجعل من كلام ما عملا أدبيّا.

و إستنادا إلى ما سبق، نستطيع القول أنّ الشّعريّة لا تتحدّد بنوع أدبيّ معيّن، بل يكون مدار اشتغالها الخطاب الأدبيّ بوصفه إبداعا، لكن هذا لا يعني أنمّا لا تراعي الحدود و الفوارق التّوعيّة بين الأنواع الأدبيّة، فقد نشأت لها فروع متخصّصة بهذه الأنواع، فهناك شعريّة للمسرح وأخرى للقصّة وغيرها للشّعر، بل تجاوزت الدّراسات الأدبيّة و الفنيّة لتشمل مجمل الخطاب الثّقافيّ الّذي يعبّر به الإنسان عن إنفعالاته و تأثيراته و إهتزازاته الوجدانيّة، فكتب عن شعريّة الحبّ وشعريّة التّفاصيل وشعريّة الأشياء وغيرها.

تعددت الدراسات النقدية التي اِتّخذت من الشّعريّة موضوعا لها، و اِستنادا على مقولة دي سوسير الشّهيرة ( وجهة النّظر تخلق الموضوع )، فإنّنا أردنا أن نلقي بظلال هذه النّظريّة على القصيدة الدّينيّة الجزائريّة الحديثة، و "محمّد العيد" من الشّعراء الجزائريّين الّذين برزوا في هذا النّوع من الشّعر، نظرا لِما تحمله قصائده من معان نبيلة، شريفة، مقتبسة من القرآن الكريم و السّنة النّبويّة الشّريفة، و لِما تتضمّنه من حتّ على الرّهد و العمل للدّار الثانية، بدل العكوف على ملذّات الحياة الدّنيا و مغرياتها و متاعها الرّائل.

إنّ الدّافع الرّئيسيّ الذّي كان سببا في دراسيّ لهذا الموضوع —شعريّة القصيدة الدّينيّة عند محمّد العيد آل خليفة – هو تتبّع مسارات نظريّة الشّعريّة الحديثة و عوامل نشأتها، للإفادة من مقولاتها و مبادئها في كشف عناصر شعريّة القصيدة الدّينيّة عند محمّد العيد، بالإضافة إلى الطّبيعة الزّئبقيّة لهذا المصطح —الشّعريّة – و تعدّد الأبواب الّي طرقته، و مع ذلك لم تغلق و لم يتم الحسم فيها، نظرا لتشعّب مفاهيمه و موضوعاته. أمّا الدّافع الذّاتيّ، فهو الشّعور بالمسؤوليّة تجاه الشّعراء الجزائريّين الّذين لا تقلّ أشعارهم شأنا عن المشارقة.

تميل هذه الدّراسة في عمومها للإجابة عن الإشكاليّة الرّئيسيّة، والمتمثّلة في:

-ما مدى قدرة النّظريّة الشّعريّة الحديثة على مقاربة ما اِنتهى البنا من نصوص دينيّة حديثة؟ -و ما مدى اِستجابة هذا النّوع من النّصوص لمفاهيم الشّعريّة و آليات تحليلها؟

أو بلغة نقديّة حديثة:

-ما هي أبرز المظاهر الفنيّة الّتي صنعت شعريّة القصيدة الدّينيّة في تجربة الشّاعر الجزائريّ محمّد العيد؟ و قد اِقتضت طبيعة الدّراسة أن أسلك المنهج التّاريخي المقارن.

و للإحاطة بالموضوع، اِرتأیت أن أجرّیء بحثي إلى مقدّمة، و مدخل، و ثلاثة فصول: فصلين نظريين و فصل تطبيقيّ، ثمّ خاتمة.

و مهدت للبحث -في المدخل- بالحديث عن بعض جوانب حياة الشّاعر محمّد العيد، وعن أهمّ آثاره الأدبيّة.

و عالجت في الفصل الأوّل المعنون ب ( الشّعريّة في الثّقافتين الغربيّة و العربيّة -ماضيا وحاضرا-): موضوع الشّعريّة في التّراث الغربيّ و العربيّ، ثمّ الشّعريّة الغربيّة و العربيّة الحديثة.

أمّا الفصل الثّاني المعنون ب ( الشّعر الدّينيّ: المفهوم - النّشأة و الأعلام - )، فقد حاولت في المبحث الأوّل أن أضبط -إلى حدّ بعيد - مفاهيم المصطلحات الآتية: ( الدّين - الشّعر الدّينيّ - الله الأدب الإسلامي ). ثمّ تطرّقت في المبحثين الآخرين إلى: نشأة الشّعر الدّينيّ عند العرب، وفي الجزائر.

أمّا الفصل الثّالث و المعنون ب (شعريّة الإنزياح)، فقد حاولت أن أدرس فيه شعريّة الإنزياح التّركيبيّ و الإنزياح الدّلالي على مستوى قصيدة دينيّة من قصائد محمّد العيد الموسومة بالشهر الصّيام".

و إنتهى البحث بخاتمة جمعت فيها مختلف النّتائج الّتي توصّلت إليها الدّراسة، تلتها قائمة المصادر و المراجع الّتي إتّكاً عليها البحث، وكانت حير معين له.

و إنّ كان للبحث دوافع، فمن الطّبيعيّ أن تكون له صعوبات -الّتي لولاها لفقدت عمليّة البحث العلميّ كثيرا من أهميّنها و متعتها النّاجّة عن المعاناة-، لعلّ أهمّها هو تشعّب الموضوع وعدم التّقيّد بمفهوم واحد لمصطلح "الشّعريّة" عند النّاقد الواحد، بالإضافة إلى ضيق الوقت المخصّص لهذه الدّراسة.

و ما يسعني في الأخير إلّا أن أقدّم جزيل الشّكر والإمتنان لكلّ من قدّم لي يد العون، وعلى رأسهم الأستاذ الدّكتور "بوعلام بوعامر"، من خلال ملاحظاته القيّمة الّتي كانت بمثابة مفتاح لكلّ ما اِستغلق في رحلة البحث. و الشّكر موصول –أيضا– لأعضاء لجنة المناقشة على تكرّمهم بقراءة المذكّرة، و إفادتي بتوجيهاتهم السّديدة.

هو محمد العيد بن محمد علي، ولد في 27 جمادى الأولى 1322ه/ 18 أوت 1904م بمدينة عين البيضاء، في أحضان أسرة عربيّة عربقة، تمتد جذورها إلى قبيلة "المحاميد" العربيّة ( الّتي سكنت ليبيا في العهد الفاطمي، ثمّ إنتقلت في النّصف الأوّل من القرن 19م إلى وادي سوف بالمجنوب الجزائريّ، و منها إنتقلت إلى عين البيضاء ) (1) مسقط رأس الشّاعر، و قد إشتهر والده بالتّقوى والورع والميل إلى التّصوّف، حيث كانت تشدّه إلى الصّوفيّة روابط وثيقة مع الطّريقة التّحانيّة، الّتي إنتقلت إليه و إلى عموم أفراد الأسرة، عن طريق أحد كبار رجالها و هو الشّيخ الحاج على بن الحاج عيسى (2).

#### ثقافته و أساتذته:

التحق محمد العيد مبكّرا بالكُتّاب لحفظ القرآن الكريم، شأنه في ذلك شأن أبناء جيله، و ما أن فتحت أوّل مدرسة حرّة أبوابحا بمدينة عين البيضاء حتى إنضم إليها، و أخذ يتلقّى مبادئ العلوم الدّينيّة و اللّغويّة على يد الأستاذين "أحمد بن ناجي الصّائغي" و "محمّد الكامل بن الشّيخ المكّي بن عزوز"، و في سنة 1918م، إنتقلت أسرة الشّاعر إلى مدينة بسكرة للإستقرار هناك، و بحذه المدينة و على يد أحد أئمّة مساجدها أتمّ الشّاعر حفظ ما تبقّى له من القرآن الكريم، و هو لم يتحاوز بعد سنّ الرّابعة عشرة من عمره، واصل بعد ذلك تعليمه بمسجد الرّاوية "القاديريّة" ببسكرة على يد أستاذه "علي بن إبراهيم العقبي"، و الّذي كان يزوّده بشتّى العلوم و المعارف الدّينيّة، و كان محمّد العيد شغوفا بطلب العلم، ممّا دفعه إلى البحث عن مواصلة الدّراسة خارج الوطن، فسافر إلى تونس سنة 1921م، و التحق بجامع الرّيتونة. و رغم شدّة حرصه على طلب العلم و رغبته في الإستزادة منه، إلّا أنّه رجع إلى بلدته بسكرة سنة 1923م، قبل أن يتمّ دراسته، و دون أن يحصل على أيّة منهادة علميّة، و ذلك راجع لأسباب صحيّة.

<sup>1 -</sup> محمّد بن سمينة، محمّد العيد آل خليفة: دراسة تحليليّة لحياته، ديوان المطبوعات الجامعيّة، 1999، ص: 9

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه، ص: 8

و على الرّغم من قصر المدّة الّتي قضاها في تونس، إلّا أنّه اِستطاع أن يقرأ عددا وافرا من المواد العلميّة، و ما إن رجع إلى مدينة بسكرة حتى اِنضمّ إلى حلقة أستاذه "الشّيخ المختار اليعلاوي أرطباز" ( الّذي كان يعطي دروسا في الفقه و الحساب، فدرس عليه شيئا من الفقه و الحساب و الفلك، كما اِلتحق بدروس البشير الإبراهيمي بالزّاوية التّجانيّة، وبدروس الطّيّب العقبي الّتي كان يلقيها بمسجد بكار ) (1).

و قد كانت لهذه البيئة الّتي نشأ فيها الشّاعر، و الرّوافد العلميّة الّتي اِستقى منها علومه ومعارفه، أثرا فعّالا في تشكيل شخصيّته المحافظة، و طبعها بالطّابع الرّبويّ الّذي يميّز حركة الإصلاح، ممّا جعل الجوّ مهيّاً لإنضمامه إلى هذه الحركة الّتي كانت تقودها جمعيّة العلماء المسلمين، و الإندماج فيها، فأوكلت إليه في هذا الإطار عدّة أعمال و مهام كالتّدريس و الإدارة و غيرها. و على الرّغم من كثرة أعمال الشّاعر و انشغالاته المتعدّدة، إلّا أنّه ظلّ يقرض الشّعر، بل لقد وجد في ظلّ هذا الجوّ المفعم بالنّشاط حافزا قويّا، و مجالا واسعا لمواصلته.

و (( يكفي للدّلالة على مدى إرتباطه بهذه الحركة الإصلاحيّة و تمثّله لها، ما جاء في ديباجة قصائده المنشورة في "الشّهاب" و "البصائر" و في "ديوانه المخطوط"، ثمّ ما جاء في شعره من الإشادة برجالها و مؤسّساتها و مبادئها )) (2).

و يرى الدّكتور "محمّد بن سمينة" أنّ صوفيّة محمّد العيد ((كانت صوفيّة سنيّة عمليّة، لا تقول بالإنقطاع عن الدّنيا و ترك السّعي فيها كزهد الرّهبانيّة، ولا تقول بتلك النّظريّات المتطرّفة القائلة بوحدة الوجود و الحلول و التّحلّي و غيرها ممّا هو في الفلسفة و التّصوّف النّظريّ، أقرب منه إلى الزّهد و التّصوّف العملي، كما تخلو من الخوارق و المعجزات...بل إنمّا صوفيّة معتدلة يجمع فيها صاحبها بين حسن العبادة و العمل الصّالح )) (3).

<sup>1 -</sup> المرجع السّابق، ص: 9.

<sup>2 -</sup> أبو القاسم سعد الله، شاعر الجزائر محمّد العيد آل خليفة، دار الرّائد للكتاب، الجزائر، ط5، 2007، ص: 104.

<sup>3 -</sup> محمّد بن سمينة، محمّد العيد آل خليفة: دراسة تحليليّة لحياته، ص، ص: 120، 121

#### مؤلّفات الشّاعر:

- له ديوان شعر طبع ثلاث مرّات بالشّركة الوطنيّة للنّشر والتّوزيع، الطّبعة الأولى سنة 1967م، والثّانية سنة 1972م.
  - -مسرحيّة شعريّة ( بلال بن رباح )، طبعت بالمطبعة العربيّة الجزائريّة سنة 1938م.
- -قصيدة مطوّلة بعنوان ( من وحي التّورة و الإستقلال ) نشرت بمجلّة "المعرفة الجزائريّة" في ستّ حلقات.
- بعض الخطب و المقالات الصّحفيّة و المسرحيّات النّثريّة الّتي نشرت له في بعض الجرائد والصّحف كصحيفة "صدى الصّحراء" و "الإصلاح" و غيرها.

#### وفاته:

توفى شاعرنا محمّد العيد يوم 17 رمضان سنة 1399هـ، الموافق ليوم 31 جويلية سنة 1979هـ، عن عمر يناهز الخامسة و السّبعين، و ذلك بمستشفى مدينة باتنة بعد مرض عضال.



#### الشّعريّة في الثّقافتين: الغربيّة والعربيّة

#### - ماضيا وحاضرا-

-المبحث الأوّل: الشّعريّة في التّراث الغربيّ.

-المبحث الثّاني: الشّعريّة في التّراث العربيّ.

-المبحث الثّالث: الشّعريّة الغربيّة الحديثة.

-المبحث الرّابع: الشّعريّة العربيّة الحديثة.

مازالت الشّعريّة تثير جدلا واسعا في الدّراسات الأدبيّة الحديثة الغربيّة والعربيّة، بسبب إشتباك معانيها وتنوّع تعريفاتها و إكتنافها كثيرا من الإلتباس، إذ تُعدّ من المرتكزات النّقديّة الحديثة الّتي تسعى إلى كشف مكوّنات النّص الأدبيّ وكيفيّة تحقيق وظيفته الإتّصاليّة والجماليّة، أي أخمّا تعني بشكل عامّ (( قوانين الإبداع الفنيّ )) (1).

فالشّعريّة مفهوم غامض تجريديّ صعب التّحديد، يبقى البحث فيه (( محاولة فحسب للعثور على بنية مفهوميّة هاربة دائما وأبدا.....سيبقى دائما مجالا خصبا لتصوّرات ونظريّات مختلفة))(2)، لذا سنحاول تسليط الضّوء على جذور هذا المصطلح محاولين الإلمام بجميع جوانبه، وذلك بالتّتبّع التّاريخيّ في الثّقافتين الغربيّة و العربيّة.

<sup>1 -</sup> مجموعة كُتّاب سوفييت، موسوعة نظريّة الأدب: -الصّورة-الطّبع-المنهج-، تر: جميل نصيف التركيتي، ص: 23

<sup>2 -</sup> حسن ناظم، مفاهيم الشّعريّة، المركز الثّقافيّ العربي، الدّار البيضاء، المغرب، ط1، 1994، ص:10.

#### المبحث الأوّل: الشّعريّة في التّراث الغربيّ

ترجع بدايات الشّعريّة في التّراث الغربيّ إلى العصور اليونانيّة القديمة، إلى أرسطو الّذي اِستخدم هذا المصطلح ليعنون به كتابه الشّهير (فنّ الشّعر)، حين اِستقصى الخصائص الفنيّة للأجناس الأدبيّة التي شكّلت حضورا متميّزا في عصره، فهو أوّل كتاب تكلّم عن هذا الموضوع، وإذا عدنا إلى مصطلح (poetics)، فمنهم من يرى أنّه يتكوّن من ثلاث وحدات:

- -poeim: و هي وحدة معجميّة ()lexeme: و هي وحدة معجميّة الشّعر.
- -ic: و هي وحدة مورفولوجيّة (morpheme ) تدلّ على النّسبة، و تشير إلى الجانب العلميّ لهذا الحقل المعرفيّ.

-8: الدّالة على الجمع (1).

و(( تعدّ المحاكاة هي السبب الأوّل الّذي يرجع إليه الشّعر، أمّا السبب الثّاني فهو أنّ النّاس يستمتعون برؤية و إستماع الأشياء من جديد أي تتيح فرصة الإستدلال و التّعرّف على الأشياء )) فقد ربط اليونان عمليّة الإبداع ككل و الشّعر بشكل خاصّ بالقدرة على المحاكاة و التّقليد لِما هو واقعي أو متخيّل، لذا سنحاول تحديد معنى المحاكاة لدى كل من أفلاطون و أرسطو، ثمّ نقف عند أوجه الإختلاف بينهما.

#### 1-المحاكاة عند أفلاطون:

تعود بداية ظهور نظريّة المحاكاة إلى القرن الرّابع قبل الميلاد، وبالتّحديد مع الفيلسوف اليوناني أفلاطون (428-347 ق.م)، فالفنون عنده وما منها الشّعر ليست إلّا محاكاة لمحاكاة أو صورة لصورة، وفي ذلك بُعد واضح عن عالم المثل، وكأنّه لم يلاحظ أنّ الفنّان لا يقدّم صورة طبق الأصل عن الطّبيعة بل يضيف إليها من مشاعره و عواطفه و طموحه، و قد عبّر زكي نجيب محمود عن هذا

<sup>1 -</sup> رمضان الصّبّاغ، في نقد الشّعر العربيّ المعاصر، دار الوفاء للطّباعة و النّشر، الإسكندريّة، مصر، ط1، 1998، ص:26

<sup>2 -</sup> رابح بوحوش، الشّعريّات و المناهج اللّسانيّة، مجلّة الموقف الأدبي، ع414، 2005، ص: 38

المعنى بقوله (( فهو لم يلحظ ما للفنّ من خلق و لم ير أنّ الفنّان لا يقتصر على تقليد الطّبيعة بل يكمّلها و يسبغ عليها شيئا من شعوره و طموحه )) (1)، لقد هاجم أفلاطون الشّعر و إعتبره تافها حين عدّه محاكاة للطّبيعة و للمظاهر الماديّة الّتي هي بدورها تحاكي المثل أي الصّور العقليّة.

و يعتبر أفلاطون أوّل من ربط بين الشّعر و المرآة، لأنّ هذا الرّبط كان يخدم غرضه في تصوّر الشّعر إنعكاسا لظاهر العالم الحسيّ بعيدا عن العالم العقليّ، فبالنّسبة إليه أنّ كلّ ما يحتاج إليه الشّاعر هو أن يأخذ مرآة و يديرها في جميع الإبجّاهات، فيرى من خلالها الأشياء، فالفنّ عنده مجرّد مرآة عاكسة، وفي هذا الشّأن يقول أفلاطون (( إنّ الفنّ أيسر سبيل في تقديم صورة سطحيّة للعالم بأكمله، فالفنّان يدّعي لنفسه القدرة على محاكاة كلّ شيء، أمّا السّبيل إلى ذلك فهو أن تأخذ مرآة و تديرها في كلّ الجهات، فإنّك في الحال تصنع الشّمس و كلّ ما في السّماوات والكواكب و الأرض و تصنع لنفسك و غيرك من النّاس، و الحيوانات والنّباتات والأواني)(2)،ويتّضح من خلال هذا القول أنّ قصيدة الشّاعر في نظر أفلاطون ما هي إلّا مرآة عاكسة لصور المحسوسات، و على هذا الأساس فالفنّ لعب لا يليق بالفيلسوف أن يحتكّ به كي لا يبتعد عن إدراك الحقّ والخير و الجمال في جوهر الأشياء.

و نستخلص ممّا سبق أنّ المحاكاة عند أفلاطون تصوّر ظاهر الطّبيعة بطريقة تجعل الشّاعر يشبه الرّسّام الّذي يحاكي الشّيء و لا يحاكي المعنى أو المثل، و نجد أنّه تبنّى مفهوما خاصّا للمحاكاة يتماشى مع ما يراه مناسبا لجمهوريّته الفاضلة، لذلك حاول اِقتصار الشّعر في الجانب الموضوعيّ الّذي يخدم مصالح الدّولة، و من هنا (( فهو لا يطلب في مدينته الفاضلة إلّا أناشيد مدح الآلهة و

<sup>1 -</sup>رمضان كريب، بذور الإتجاه الجمالي في النّقد العربيّ القديم،دار الغرب للنّشر و التّوزيع، 2004، ص:27

<sup>2 -</sup> عصام قصبحي، أصول التّقد العربيّ القديم، مطابع الأصيل، حلب، سوريا، دط، 1981، ص: 42

الأبطال )) <sup>(1)</sup>، لأنّ (( الشّاعر الّذي مهمّته المتعة فحسب ينقل الأمور التّافهة بمهارة.....ممّا يؤدّي في نظره إلى إثارة العواطف )) <sup>(2)</sup>، الّتي تسبّب إنحيار القيم و من ثمّ إنحيار الحضارات.

#### 2-المحاكاة عند أرسطو:

استخدم أرسطو مصطلح المحاكاة الذي ورثه عن أفلاطون، و أعطاه مفهوما يختلف عن مفهوم أستاذه إستخدم أرسطو مصطلح المحاكاة الآب هذا الإختلاف نابع من إختلاف التظرة الفلسفيّة، فأفلاطون كان ذا نزعة صوفيّة غائيّة، بينما كان أرسطو ذا نزعة علميّة تجريبيّة. فالفنّ عند أرسطو محاكاة والشّعر عاكاة للطّبيعة، و لكنّ الطّبيعة ليست محاكاة لعالم عقليّ، و الشّاعر يحاكي ما يمكن أن يكون بالضّرورة أو بالإحتمال لا ما هو كائن، (( فهو يصوّر الأشياء إمّا كما كانت، أو كما هي في الواقع، أو كما يصفها النّاس و تبدو عليه، أمّا كما يجب أن تكون، و هو إمّا يصوّرها بالقول و يشمل الكلمة الغريبة و الجاز و كثيرا من التّبديلات اللّغويّة الّتي أجزناها للشّعراء )) (3)، فعمل الشّاعر إذن لا يقتصر على النّقل الحريّة دون تدخّل منه، لأنّ الفنّ في نظر أرسطو (( ليس هو أن تحاكي الطّبيعة لا يقتصر على النّقل الحريّة دون تدخّل منه، لأنّ الفنّ في نظر أرسطو (( ليس هو أن تحاكي الطّبيعة عاكاة الصّدى وتمثّلها تمثيل المرآة، و تنقلها نقل الآلة، تلك هي النّتيحة الّتي تنفي الذّكاء، والعبوديّة الّتي تسلب القوّة، إنّما عظمة الفنّ أن يفوق الطّبيعة )) (4).

للفنّ عند أرسطو وظيفة مزدوجة، فهو يقلّد الطّبيعة أوّلا ثمّ يتسامى عنها ثانيا، والشّعر الجيّد في نظره يترفّع عن المعاني المحسوسة الملموسة و يتسامى عنها، لا بوصف الأمور كما تحري في واقعها السّهل التّناول، ولكنّه يسمو بها إلى مستوى راق من الأداء العقليّ الفنيّ دون إهمال لحقيقتها (5)، ولا يقتصر الشّعر في محاكاته على الأشياء و مظاهر الطّبيعة، بل يمتدّ إلى أفعال النّاس و إلى ذهنياتهم و

<sup>1 -</sup> أميرة حلمي مطر، جمهوريّة أفلاطون، الهيئة المصريّة العامّة للكتاب، دط، 1994، ص:50

<sup>138–137:</sup> ص، ص $^2$  حسان عبّاس، فنّ الشّعر، دار الثّقافة، بيروت، لبنان، ط $^2$ 0، ص، ص $^2$ 138–138

<sup>3 -</sup> محمّد زكى العشماوي، قضايا النّقد الأدبي بين القديم و الحديث، دار النّهضة العربيّة للطّباعة و النّشر، بيروت، ص:116

<sup>4 -</sup>رمضان كريب، بذور الإتجّاه الجماليّ في النّقد العربيّ القديم، دار الغرب للنّشر و التّوزيع، 2004، ص: 29

<sup>5 -</sup> ينظر: محمّد على أبو ريان، فلسفة الجمال و نشأة الفنون الجميلة، دار المعرفة الجامعيّة، الإسكندريّة، مصر، 1993ص، ص:20-21

عواطفهم، و تحدر الإشارة هنا أنّ أرسطو كان على رأس من نجحوا في الرّبط بين الفنّ و الحياة، و أنّه إستطاع أن يطوّر نظريّة معلّمه أفلاطون حول المحاكاة ليجعلها تنبض بالحياة.

وبناءً على ذلك، نستنتج أنّ أرسطو يختلف عن أستاذه أفلاطون في رؤيته للمحاكاة،فالشّعر في وبناءً على ذلك، نستنتج أنّ أرسطو يختلف عن الحشّعر في نظره يبتعد بدرجة واحدة عن الحقيقة و ليس بثلاث درجات -كما قال أفلاطون-، والشّعر في نظره إيجابيّ في كلّ الأحوال (( فهو يدافع عن الشّعر القائم على المحاكاة حتى لا تبقى العواطف المستثارة حبيسة في مكانها )) (1)، فجعل الشّعر بذلك أفضل تعبير عن مكنونات الطّبيعة الإنسانيّة كما جعله صديقا للفلسفة وإنطلاقا من ذلك، فإنّ كتاب أرسطو المعنون با ( فنّ الشّعر ) يعتبر نواة حقيقيّة للشّعريات الّتي جاءت بعده.

<sup>1-</sup> إحسان عبّاس، فنّ الشّعر، دار الثّقافة، بيروت، لبنان، ط3، ص:138

#### المبحث الثّاني: الشّعريّة في التّراث العربيّ:

إنحصرت الشّعريّة في التّراث العربيّ القديم في مجال الشّعر، لِما له من أهميّة في نفوس العرب في تلك الحقبة، حتى اِعتقدوا أنّ الشّاعر ليس إنسانا عاديا و إنّما له شيطان يوحي له بقول الشّعر، و النقد الّذي صاحب هذا الشّعر تميّز باِعتماده على الذّوق الشّعريّ و المفاضلة بين الشّعراء، فقد أقيمت أمكنة خاصّة يتوافد عليها الشّعراء لعرض قصائدهم على الجمهور و الاِحتكام إلى من له خبرة في هذا الجال، و (( أهمّ من عُرِف بذلك النّابغة، فقد كانت تُضرَبُ له قبّة حمراء بسوق عكاظ، فتأتيه الشّعراء تعرض عليه أشعارها )) (1).

لم يخلُ الشّعر الجاهليّ من معايير و قواعد تضبطه، فقد التزم الشّاعر بتلك الخطوط العريضة في بناء القصيدة، و الّتي تمّ التّعارف عليها و لا يمكن بأيّ حال الخروج على منوالها كالإبتداء بالمقدّمة الطّلليّة، ثمّ ذكر الرّحلة والرّاحلة والصّيد، ثمّ التّطرّق للموضوع المبتغى من القصيدة ( المدح، الفخر المحاء، الرّثاء...)، أمّا الإختتام فيكون بأبيات تجري مجرى الحكم و الأمثال.

و مع مجيء الإسلام إنبهر العرب بهذا النّص القرآني الّذي تحدّاهم في لغتهم مركز إعتزازهم وبلاغتهم، فنجم عن ذلك إنبثاق الدّراسات اللّغويّة، الّتي جعلت القرآن محورا لها بتفحّص ألفاظه ومعانيه و البحث عن مكامن الإعجاز فيه، من بينها "مجاز القرآن" لأبي عبيدة، و "معاني القرآن" للفراء.

ووردت الشّعريّة في كتابات القدامي بتسميات مختلفة متفاوتة من حيث الدّلالة على المعنى سنحاول الوقوف عند بعضها.

1-ابن سلام الجمحي (ت 323ه): و هو صاحب كتاب "طبقات فحول الشّعراء"، الّذي حاول من خلاله وضع أسس و قواعد للشّعر الّذي يعتبره صناعة، فهو يرى أنّ (( للشّعر صناعة وثقافة يعرفها أهل العلم كسائر أصناف العلم و الصّناعات، منها: ما تثقفه العين، و منها ما تثقفه

14

<sup>1 -</sup> شوقى ضيف، التقد، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط5، 1985، ص: 26.

الأذن، و منها ما تثقفه اليد، و منها ما يثقفه اللّسان)) (1)، فمصطلح "الصّناعة" هنا يقترب من مصطلح الشّعريّة من حيث المفهوم، و الّذي يعني قواعد و معايير بناء الإبداع الأدبيّ. و (( الحقّ أنّ إبن سلام لا يتحدّث عن الشّعريّة وحدها و كيف تتهيّأ للشّاعر، و لكنّه يتحدّث أيضا عن كيفيّة إهتداء النّاقد إلى معرفة المستوى الفنيّ في الكتابة الشّعريّة )) (2).

2-قدامة بن جعفر (ت.337): و هو من أوائل النّقّاد العرب الّذين حاولوا تقديم تعريف شامل للشّعر، فقد ذهب في كتابه "نقد الشّعر" إلى كون الشّعر (( قول موزون مقفّى يدلّ على معنى )) (3)، رغم أنّ أغلب الدّراسات إتّفقت على أنّ هذا التّعريف قاصر، إلّا أنّنا لا نستطيع إغفال كونه البداية الّتي إنطلق منها النّقّاد بعده في التّنظير لماهيّة الشّعريّة العربيّة.

3-أبو نصر الفارابي (ت.339ه): وهو من بين النّقّاد المتأثّرين بالفلسفة اليونانيّة، يرى أنّ الشّعر أرقى درجات الإبداع الأدبيّ، لأنّ الشّاعر لا يكتسب القدرة على نظم الشّعر إلّا بعد الدّربة المستمرّة، و أورد مصطلح الشّعريّة في كتابه "الحروف" قائلا ((فالتوسّع في العبارة بتكثير الألفاظ بعضها ببعض و ترتيبها و تحسينها، فتظهر في ذلك الخطبية (أو الخطابيّة) أوّلا ثمّ الشّعريّة قليلا قليلا ).

4- إبن سينا (ت. 427ه): يقول إبن سينا ((إنّ السّبب المولّد للشّعر شيئان، أحدهما الإلتذاذ بالمحاكاة (...) و السّبب الثّاني حبّ النّاس للتّأليف المتّفق و الألحان، و من هاتين العلّتين تولّدت الشّعريّة )) (5)، و إنبعثت منهم بحسب غريزة كلّ واحد منهم و قريحته و بحسب خلقه و عادته.

5- إبن رشيق القيرواني (ت. 463هـ): لم يبتعد عن تعريف قدامة بن جعفر للشّعر، و إنّما أضاف عنصرا جديدا له و هو النّية الّتي يعقدها الشّاعر، فالشّعر عنده يقوم بعد النّية على أربعة أشياء

<sup>1 -</sup> إبن سلام الجمحي، طبقات فحول الشّعراء، تحقيق: محمّد محمود شاكر، مطبعة المدني، مصر، د.ط، ج1، ص:5

<sup>2 -</sup> عبد الملك مرتاض، مفهوم الشّعريات في الفكر النّقديّ العربيّ، مجلّة بونه للبحوث و الدّراسات، ع7-8، 2007، ص:18

<sup>3 -</sup> قدامة بن جعفر، نقد الشّعر، تحقيق: عبد المنعم خفاجي، دار الكتب العلميّة، لبنان، د.ط، ص:64

<sup>4 -</sup> حسن ناظم، مفاهيم الشّعريّة، ص: 12.

<sup>5 -</sup> المرجع نفسه، ص: 12

(اللّفظ، الوزن، المعنى و القافية)، و قد عاب عليه بعض النّقّاد ذلك (( فليس هناك ما يدعو لذكر هذه اللّفظة في تعريف الشّعر، لأخّا ليست خاصّة به وحده، و لكنّها عامّة في كلّ عمل و صناعة أدبيّة، فالنيّة سابقة لكلّ عمل...)) (1).

6-عبد القاهر الجرجاني (ت.471ه): هو صاحب نظرية النظم، و هو الذي إنتهى إلى أن سرّ الإعجاز كامن في النظم، أي في علاقة اللفظ بالمعنى، و كان لهذه النظريّة تأثير كبير في علوم اللّغة، فقد ورد عن الجرجاني أنّ (( ليس النظم إلّا أن تضع كلامك الوضع الّذي يقتضيه -علم النّحو - وتعمل على قوانينه و أصوله، و تعرف مناهجه الّتي نهجت فلا تزيغ عنها، و تحفظ الرّسوم الّتي رسمت لك، فلا تُخل بشيء منها )) (2)، و (( إعلم أنّك إذا رجعت إلى نفسك علمت علما لا يعترضه الشّك، أنّ لا نظم في الكلم و لا ترتيب، حتى يعلق بعضها ببعض، و يبنى بعضها على بعض، و تجعل هذه بسبب من تلك)) (3)، و من خلال هذا الطّرح، نستنتج علاقة النّظم بالشّعريّة و كون النّظم (( هو الأساس في الكشف عن شعريّة الكتابة أو النّصّ (...) فالنّظم هو سرّ الشّعريّة و المجاز هو سرّ النّظم)) (4).

و قد أشار الجرجاني إلى الفرق بين الإستعمال الوظيفي النّفعيّ للّغة و بين الإستعمال الفنيّ للّغة، فاللّغة التواصليّة يفهم معناها مباشرة دون إمعان فكر، أمّا اللّغة الفنيّة الإبداعيّة فتتطلّب التّأويل و البحث عن المعنى الخفيّ.

نستخلص ممّا سبق، عدم وجود نظريّة متكاملة ناضحة يتحدّد من خلالها مفهوم الشّعريّة العربيّة، إلّا أنّنا لا ننكر وجودها في التّراث العربيّ النّقديّ بتسميّات متعدّدة كالصّناعة، النّظم، عمود الشّعر و التّخييل....، كما لا يمكننا أن ننكر جهود النّقّاد القدامي، الّتي كانت الأساس في إنطلاق النّقّاد المحدثين في دراساتهم التّنظيريّة و التّطبيقيّة على السّواء، إذ تتمثّل هذه الجهود في الأفكار و

<sup>1 -</sup> عثمان موافي، في نظريّة الأدب، دار المعرفة الجامعيّة، الإسكندريّة -مصر-، ط3، 2000، ص: 21

<sup>2 -</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، تعليق: محمّد محمود شاكر، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط5، 2004، ص: 81

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه، ص: 55

<sup>4-</sup> أدونيس، الشّعريّة العربيّة، دار الآداب، بيروت، ط2، 1989، ص، ص: 44-44

الآراء النّقديّة الّتي تضمّنتها مؤلّفاتهم، فكانت مرجعا أساسا للنّقّاد المحدثين الّذين أحذوها بالدّراسة و التّحليل محاولين اِستنباط قواعد الشّعريّة مصنّفين إيّاها علما قائما بذاته.

#### المبحث الثَّالث: الشَّعريّة الغربيّة الحديثة:

1-شعريّة "تزطيفانتودوروف( T.Todorov ): اِقترن مصطلح الشّعريّة بالنّاقد الغربيّ "تودوروف"، وهو في طليعة النّقّاد الّذين عنوا بشكل خاصّ بالتّنظير و التّأصيل لها في النّقد الحديث منذ السّتينات و حتّى في الوقت الحاضر.

و الشّعريّة عند تودوروف، هي بحث في أدبيّة الخطاب الأدبيّ، بعيدا عن الخطابات الأخرى ذات الطّابع الفلسفيّ و التّاريخيّ، ذلك أنّ (( العلاقة بين الشّعريّة و العلوم الأخرى الّتي لها أن تتّخذ العمل الأدبيّ موضوعا، هي علاقة تنافر )) (1).

كما يرى تودوروف أنّ الشّعريّة لا تهتمّ و لا تعنى بالأدب الحقيقيّ، بل بالأدب الممكن أو المتوقّع، و مجالها عنده (( لا يقتصر على ما هو موجود بالفعل، و إنّما يتجاوز ذلك إلى إقامة تصوّر لما يمكن مجيئه )) (2).

فالشّعريّة لا تختصّ بتدارس الخطاب الأدبيّ في حدّ ذاته، و إنّما (( تكرّس الجهد لاِستنطاق خصائص الخطاب الأدبيّ، بوصفه تحلّيا لبنية عامّة لا يشكّل فيها الخطاب إلّا ممكنا من ممكناتها، ولهذا لا تبحث الشّعريّة في هذا الممكن فحسب، و إنّما في الممكنات الأخرى كلّها)) (3).

و يتضح ممّا سبق أنّ شعريّة تودوروف (( تتحدّد على أساس اِشتغالها على خصائص الخطاب الأدبيّ )) (4).

<sup>1 -</sup> تزطيفانتودوروف، الشّعريّة، منشورات الأنيس، الجزائر، ص23.

<sup>2 -</sup> رومان جاكبسون، قضايا الشّعريّة، تر: محمّد الولي و إمبارك حنّون، دار توبقال، الدّار البيضاء، المغرب، ط1، 1988، ص: 19

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه، ص: 19

<sup>4 -</sup> المرجع نفسه، ص: 60

2-شعرية رومان جاكبسون ( Roman Jackobson ): الشّعريّة في نظر جاكبسون علم قائم بذاته في حقل اللّسانيّات، (( بوصفها الدّراسة اللّسانيّة للوظيفة الشّعريّة في سياق الرّسائل اللّفظيّة عموما، و في الشّعر على وجه الخصوص )) (1)، فقد ورد عنه قوله في هذا الشّأن (( إنّ تحليل النّظم يعود كلّيّا إلى كفاءة الشّعريّة، و يمكن تحديد الشّعريّة بإعتبارها ذلك الفرع من اللّسانيّات الّذي يعالج الوظيفة الشّعريّة في علاقاتها مع الوظائف الأحرى للّغة، و تحتمّ الشّعريّة بالمعنى الواسع للكلمة، بالوظيفة الشّعريّة، لا في الشّعر فحسب، حيث تحيمن هذه الوظيفة على الوظائف الأحرى للّغة، و إنّما تحتم بما أيضا خارج الشّعر، حيث تعطي الأولويّة لهذه الوظيفة أو تلك على حساب الوظيفة الشّعريّة )) (2)، فشعريّة جاكبسون لا تقتصر على الشّعر وحده، و إنّما تشمل كافّة أنواع الخطاب اللّغويّة و الأدبيّة، لكنّه مع ذلك - يحرص على تضييق مجال الشّعريّة في دراسة الوظيفة الشّعريّة، بإعتبارها الوظيفة السّائدة في الخطاب الأدبيّ مع وجود الوظائف الأخرى للّغة.

و موضوع الشّعريّة عند جاكبسون (( هو قبل كلّ شيء الإجابة عن السّؤال التّالي: ما الّذي يجعل من رسالة لفظيّة أثرا فنيّا؟ )) (3)، أي البحث في الميزات و الخصائص الّي يختصّ بها الخطاب الأدبى و تكسبه تلك الجماليّة.

3-شعرية جون كوهن قريبة من الشّعرية العربيّة، خاصّة القديمة منها، لأنّه حصرها في مجال الشّعر فقط، فالشّعريّة -بالنّسبة إليه- ((علم موضوعه الشّعر)) (4)، ثمّ توسّع المفهوم لديه ليشمل فنونا أحرى غير الشّعر، إذ قال ((وتُطلق أيضا على كلّ موضوع يعالجُ بطريقة فنيّة راقية، و يمكن أن يثير هذا اللّون من المشاعر، ثمّ على الأشياء

<sup>1 –</sup> جون كوهين، النّظريّة الشّعريّة (بنية اللّغة الشّعريّة و اللّغة العليا)، تر: أحمد درويش، دار غريب للنّشر و التّوزيع، ط1، 2000، ص: 259.

<sup>2 -</sup> رومان جاكبسون، قضايا الشّعريّة، ص-ص-27-33. و ينظر: حسن ناظم، مفاهيم الشّعريّة، ص-ص: 90-91

<sup>3 –</sup> رومان جاكبسون، قضايا الشّعريّة، تر: محمّد الولي و إمبارك حنّون، دار توبقال، الدّار البيضاء، المغرب، ط1، 1988، ص: 24

<sup>4 -</sup> جون كوهن، النّظريّة الشّعريّة، تر: أحمد درويش، دار غريب، القاهرة، ط4، 2000، ص: 29

الطّبيعيّة، كتَب فاليري ( Valery ): نحن نقول عن مشهد طبيعيّ: إنّه شعريّ ونقول ذلك أيضا عند بعض مواقف الحياة )) (1).

ولعل الملمح الأساسي الذي تقوم عليه شعرية جون كوهن، هو مبدأ الإنزيّاح اللّغويّ، الّذي يقوم عنده على (( ثلاثة مستويات كبرى: المستوى التّركيبي و الصّوتي والدّلاليّ، مع حرصه الشّديد على تضافر المستويين الصّوتي و الدّلالي في الحكم على شعريّة النّصوص، حيث لم يكن التّمييز بين الشّعر و النّثر إلّا من خلال تضافر هذين المستويين )) (2).

وممّا سبق، نحد أنّ ما يميّز اللّغة الشّعريّة عند "كوهين"، هو عدولها عن المعاني القاموسيّة، فهي بعدولها ذاك تضفي على القصيدة صفة الشّاعريّة، و "اللّغة المتزاحّة"، على حدّ قوله، هي لغة مبهمة ترهق المتلقّي قبل الوصول إلى دلالتها، و ما يميّز لغة النّشر عن لغة الشّعر، هو أنّ لغة النّشر هي لغة الطّبيعة، أمّا لغة الشّعر فهي لغة الفنّ.

<sup>1 -</sup> المرجع السّابق، ص: 29

<sup>2 -</sup> بشير تاوريريت، رحيق الشّعريّة الحداثيّة في كتابات النّقّاد المعاصرين المحترفين و الشّعراء النّقّاد المعاصرين، قسم الآداب و العلوم الإنسانيّة و الإجتماعيّة، جامعة محمّد خيضر، بسكرة، الجزائر، ط1، 2006. ص: 71

#### المبحث الرّابع: الشّعريّة العربيّة الحديثة:

1-شعرية أدونيس (علي أحمد سعيد ):النّاقد السّوريّ الدّكتور أدونيس من أهم النّقاد العرب الله الذين أسهموا في إثراء السّاحة الأدبيّة و النّقديّة على حدّ سواء، و كتابه المعنون با"لشّعريّة العربيّة" هو في الأصل مجموعة محاضرات جامعيّة أُلقيَت في الكوليج دو فرانس بباريس سنة 1984م، عالج فيه أربع قضايا أدبيّة و نقديّة في أربعة فصول، و هي عبارة عن دراسة تاريخيّة للشّعريّة العربيّة منذ نشأتها إلى حداثتها ( الشّعريّة و الفكر/ الشّعريّة و الفضاء القرآني/ الشّعريّة و الفكر/ الشّعريّة و الحداثة ).

و إستهل أدونيس مؤلفه بالحديث عن الشّعريّة و الشّفويّة الجاهليّة، مشيرا إلى أنّ ((الأصل الشّعريّ العربيّ الجاهلي نشأ شفويّا ضمن ثقافة صوتيّة سماعيّة...حيث كان الصّوت في هذا الشّعر بمثابة النّسيم الحيّ، وكان الكلام وشيئا آخر يتجاوز الكلام...و هذا يدلّ على عمق العلاقة وغناها وتعقّدها بين الصّوت و الكلام)) (1)، إذن ((الشّعريّة لا تكمن في الحروف الّي تؤلّف الشّعر، و إنّما في الكيّان الّذي يؤدّيه، و طريقة التّعبير، و من ثمّ فإنّ قراءة الشّاعر لم تكن فيما يفصح عنه، بل في طريقة إفصاحه )) (2).

ثمّ انتقل إلى شعريّة القرآن الكريم، (( إذْ كان النّصّ القرآنيّ تحوّلا جذريّا و شاملا، به وفيه تأسّست النقلة من الشّفويّة إلى الكتابة، و من ثقافة البديهة و الإرتجال إلى ثقافة الرّويّة و التّأمّل، ومن النّظرة الّتي لا تلامس الوجود إلّا في ظاهرة الوثنيّة إلى النّظرة الّتي تلامسه في عمقه الميتافيزيقي)) ومن النّظرة الّتي لا تلامس الوجود إلّا في ظاهرة العربيّة و الحداثة الكتابيّة كامنة في النّصّ القرآنيّ، لأنّ الدّراسات القرآنيّة وضعت أسسا نقديّة جديدة لدراسة النّصّ ممهّدة بذلك إلى شعريّة عربيّة جديدة.

<sup>1 -</sup> أدونيس، الشّعريّة العربيّة، دار الآداب، ص:05

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه، ص: 06

<sup>36-35 -</sup> المرجع نفسه، ص: 36-35

ثمّ انتقل إلى اِتصال الشّعر بالفكر، و قد بحلّت شعريّة الفكر في ظلّ ثقافة الحريّة و حريّة السّلوك الإنساني، مبشّرة في ذلك بحداثة غير مسبوقة، و منه يرى أدونيس أنّ ((كتابة الشّعر هي قراءة للعالم و أشيائه.....هي قراءة لأشياء مشحونة بالكلام، و لكلام مشحون بالأشياء، و سرّ الشّعريّة هو أن تظلّ دائما كلاما ضدّ الكلام، لكي تقدر أن تسمّي العالم و أشياءه أسماءً جديدة، إذ إنّ اللّغة هنا لا تبتكر الشّيء وحده و إنّما تبتكر ذاتما فيما تبتكره، و الشّعر هو حيث الكلمة تتجاوز نفسها مفلتة من حدود حروفها، حيث الشّيء يأخذ صورة جديدة و معنى آخر)) (1).

و ختم أدونيس مؤلّفه بالحديث عن الشّعريّة و الحداثة، و الحداثة -حسبه- ثورة و تساؤل ورفض و تحريك و وعي، والحداثة ليست هي الإنغماس في الماضي بطريقة سلفيّة أصوليّة، و ليست إنبهارا بمستجدّات الغرب التّقنيّة و العلميّة، و إنّما هي نقد للتّراث، و بحث عن الجوانب الحداثيّة المضيئة فيه، و غربلة له، و الإستفادة من العقل الحداثيّ ومنهجه.

و نلاحظ -من خلال هذا الكتاب- أنّ أدونيس ينظر إلى الشّعريّة العربيّة نظرة تطوّريّة تاريخيّة وفق المحطّات الّتي مرّ بها الشّعر العربيّ منذ النّشأة إلى الحداثة الأخيرة.

و قد تطرّق أدونيس إلى موضوع الشّعريّة في مؤلّفاته الأخرى، وهي عنده شعريّة العنف، واحدة (( شعريّة الحضور، شعريّة القراءة، شعريّة المويّة، شعريّة التّجديد، شعريّة الجسد، شعريّة العنف، شعريّة الرّسالة، شعريّة الرّفض)) (2).

2-شعرية كمال أبو ديب: يُعدّ الدّكتور كمال أبو ديب من الأساتذة و التقّاد المهتّمين شديد الإهتمام بموضوع الشّعريّة لاسيّما الحديثة منها، وحاول أن ينفرد برؤية و مفهوم جديد لها فكانت اللّغة و التّصوّرات و المواقف الفكريّة بداية مسيرته في البحث عن نظريّته الشّعريّة، و يرى أنّ كلّ تحديد للشّعريّات يطمح إلى اِمتلاك درجة عالية من الدّقة و الشّموليّة، ينبغي أن يتم ضمن معطيات

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - أدونيس ، المرجع نفسه، ص: 78.

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: أدونيس، كلام البدايات، دار الآداب، ط1، 1989، ص: 44. و سياسة الشّعر، دار الآداب، بيروت، د.ط، د.ت، ص: 27

العلائقيّة، أو مفهوم أنظمة العلاقات، و من هنا (( فلا جدوى من تحديد الشّعريات على أساس الظّاهرة المفردة كالوزن و القافية و الإيقاع الدّاخلي، أو الصّورة، أو الرّؤيا، أو الإنفعال، أو الموقف الفكريّ أو العقديّ، لأنّ أيّا من هذه العناصر في وجودها النّظريّ الجرّد عاجزة عن منح اللّغة طبيعة دون أخرى، ولا يؤدّى مثل هذا الدّور إلّا حين يندرج ضمن شبكة العلاقات المتشكّلة في بنية كليّة هي بنية النّصّ )) (1)، فالشّعرية عند كمال أبو ديب (( ليست خصيصة في الأشياء ذاتما بل في تموضع الأشياء في فضاء من العلاقات)) (2)، و في هذا التّعريف تركيز على أهيّة العلاقات بين مكوّنات الإبداع الأدبيّ في إضفاء صفة الشّعريّة على هذا العمل، لأنّ الشّعريّة تتجلّى —حسبه— من خلال تكامل المستويات فيما بينها.

إنّ الجديد في رؤية كمال أبي ديب للشّعريّة يكمن في اِعتبارها ((اِحدى وظائف الفجوة أو مسافة التّوتّر)) (3)، و هي في معناها العامّ خروج الإبداع الأدبيّ عن كلّ ما هو متوقّع من طرف القارئ أو هي الخروج باللّغة و التّصوّرات و المواقف الفكريّة إلى سيّاق غير مألوف و ليس بالمتجانس، أو هي ما سمّي ب"خيبة أفق المتلقّي"، و هذا هو سرّ جمالية الإبداع الأدبيّ.

و "الفجوة: مسافة التّوتّر" لدى أبي ديب لا تتشكّل من مكوّنات البنية اللّغويّة و علاقاقا فقط، (( بل من المكوّنات التّصتوّريّة أيضا )) (<sup>4)</sup>، فهو يؤكّد أنّ (( اِنعدام الشّعريّة.....لا يعود إلى خلخلة الوزن بالدّرجة الأولى، بل إلى العودة باللّغة و التّصوّرات و المواقف الفكريّة إلى سيّاق عادي متجانس، أي إلى اِنتقاء الفجوة: مسافة التّوتّر، و ليس أدلّ على ذلك من أنّنا حتى إذا وفرنا الوزن ظلّت الشّعريّة غائبة )) (<sup>5)</sup>.

<sup>1 -</sup> ينظر: عبد السّلام المسدّي، المصطلح النّقديّ، مؤسّسات عبد الكريم عبد الله للنّشر، تونس، د.ط، 1994، ص: 87

<sup>2 -</sup> كمال أبو ديب، في الشّعريّة، مطبعة الأبحاث العربيّة، لبنان، د.ط، د.ت، ص: 14

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه، ص: 21

<sup>4 -</sup> كمال أبو ديب، في الشّعريّة، مطبعة الأبحاث العربيّة، لبنان، د.ط، د.ت، ص: 14

<sup>5 -</sup> المرجع نفسه، ص: 24

و يصرّح كمال أبو ديب(( أنّ شعريّته شعريّة لسانيّة )) (1)، فهو يعتمد في تحليلاته على لغة النّص، أي مادّته الصّوتيّة الدّلاليّة مبتعدا —بذلك— عن الوسائل الّتي لا تخضع للنّقد في مستواها الآييّ، منها وسائل ربط الشّعريّة بالطّقوس و الأسطورة و الموسيقى، أو ربطها بعقد القمع أو الجنسيّة، أو ربطها بالحسّ الدّينيّ، فالشّعريّة من منظوره (( بحث في العلاقات المتنامية بين مكنونات النّصّ على مستوياته الصّوتيّة و الإيقاعيّة و التّركيبيّة و الدّلاليّة و التّشكيليّة )) (2)، و هنا يظهر لنا تأثّره برومان جاكبسون.

3-شعرية عبد الله الغذامي: تحدّث النّاقد السّعودي الدّكتور عبد الله الغذامي عن الشّعريّة، أو كما يسمّيها "الشّاعريّة"، حينما تعرّض لشعريّة القراءة أو التّلقّي، لهذا فهي لا تقتصر على دائرة الشّعر، بل عمّمها لتشمل كلّا من الشّعر و النّشر، بقوله (( هي إنتهاك لقوانين العادة، و ينتج عنه تحويل اللّغة من كونها إنعكاسا للعالم أو تعبيرا عنه أو موقفا منه، إلى أن تكون هي نفسها عالما آحر))(4)،

<sup>1 -</sup> حسن ناظم، مفاهيم الشّعريّة -دراسة مقارنة في الأصول و المنهج و المفاهيم-، المركز الثّقافي العربي، بيروت، ط1، 1994، ص: 123

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه، ص: 123.

<sup>3 -</sup> كمال أبو ديب، في الشّعريّة، ص: 38

<sup>4 -</sup> عبد الله الغذامي، الخطيئة و التّكفير من البنيويّة إلى التّشريحيّة، النّادي الأدبيّ الثّقافي، حدّة، السّعوديّة، ط1، 1985، ص: 68.

وما نستشفّه من هذا القول، أنّ الشّاعريّة عنده هي إنتهاك لقوانين العادة أو المألوف عن طريق سحريّة اللّغة، الّتي تنقل الواقع إلى اللّاواقع بفعل التّخييل.

و يبدو أنّ الشّعريّة لم تحظ برحابة الغذامي النّقديّة، ربّما لما شهده من جعجعة نقديّة طحينها الجماليّات باستمرار، دون إعادة النّظر و التّبصّر جيّدا في هذه الجماليّات، و عندما رأى أنّ النّقاد النّقد النّقد الثقافيّ كممارسة بدلا من النّقد الأدبيّ، و ما كان للشّعريّة عنده إلّا أن عدّها(( نظريّة البيان)) (1)، من منطلق إهتمام النقد الأدبيّ بالجماليّات البلاغيّة، و بخاصّة النّقد العربيّ القديم، و هي عنده تلك ((الكلّيّات النّظريّة، نابعة من الأدب نفسه و هادفة إلى تأسيس مساره، فهي تناول تجريديّ للأدب مثلما هي تحليل داخليّ له )) (2)، أي نظريّة و منهج نصّانيّ.

4-شعريّة أحمد بن مطلوب: يعرّف الدّكتور العراقي أحمد بن مطلوب الشّعريّة بقوله: (( الشّعريّة مصدر صناعيّ، وُضِع للدّلالة على اللّفظة الفرنسيّة (poetique)، أو اللّفظة الإنجليزيّة (poetic)، و ينحصر معناها في إجّاهين: فنّ الشّعر و أصوله، و الطّاقة المتفجّرة في الكلام المتميّز )) (3)، و هو بذلك يوافق أرسطو في أنّ الشّعريّة تدلّ على فنّ الشّعريّة، أي ما يصنع شاعريّة الشّعر الّتي تميّزه و تجعله يؤثّر في القرّاء.

5-شعريّة توفيق الزيدي عن مفاهيم الشّعريّة بالنّسبة للدّكتور توفيق الزيدي عن مفاهيم الشّعريّة عند بقيّة النّقّاد العرب، إنطلاقا من إختلافه في إصطلاحها بالأدبيّة، فهو يقرّ بزئبقيّتها وضبابيّتها، ذلك لأضّا (( مفهوم غامض إلى حدّ الحيرة، مجرّد إلى حدّ الإستعصاء )) (4)، وحتى يصل إلى مفهوم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السّابق، ص: 05.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه، ص: 21.

<sup>3 -</sup> أحمد بن مطلوب، في المصطلح النّقديّ،منشورات المجمّع العلميّ، بغداد، العراق، د.ط، 2002، ص: 152.

<sup>4 -</sup> توفيق الزّيدي، مفهوم الأدبيّة في التّراث النّقديّ، سراس للنّشر، تونس، 1985، ص: 08

شبه مؤكّد و واضح، ميّز بينها و بين الأدب، معتبرا إيّاه (( الظّاهر و هي الباطن، هو التّجلي و هي الخفاء، هو اللّعبة اللّغويّة و هي القانون )) (1). الّذي يحكمه و يؤسس لشعريّته.

6-شعرية محمّد لطفي يوسفي: حاول الأديب الدّكتور محمّد لطفي يوسفي البحث في الشّعريّات العربيّة، من خلال كتابه القيّم "الشّعر و الشّعريّة" (2)، فذهب إلى أنّ الفلاسفة و المنظّرين العرب قد نظروا في النّص من منظار بيانيّ، فنظروا لفعل الشّعر و إنشغلوا به، فجاءت مباحثهم تنظيرا للشّعريّات بعدّها صفة للشّعر لا ماهيّة، و معنى ذلك أغّم نظروا في النّص القديم من حيث وظيفته الّتي تفي بحاجات وجودهم.

ويرى الدّكتور رابح بوحوش أنّ قيمة هذا العمل تبرز في كونه محاولة لقراءة منجزات الفلاسفة و المنظّرين العرب في الشّعر و الشّعريّات، و هو عمل غايته الإسهام في تأصيل الكتابة النّقديّة (3).

7-شعرية جمال الدين بن الشيخ: يعتبر النّاقد الجزائري الدّكتور "جمال الدّين بن الشّيخ" من أهمّ الدّارسين و النّقاد العربيّة خصوصا، فهو يرى أولوا عناية بالشّعريّة عموما، و بالشّعريّة العربيّة خصوصا، فهو يرى أنّ أدب اللّغة العربيّة منذ العصر الجاهلي حتى بداية القرن العشرين هو أدب شعريّ تماما إستغرقت الستمراريّته خمس عشر قرنا، و هي تشهد ثباتا نادرا يستحقّ الوقوف عليه و تأمّله (4).

و على الشّاعر حسب "جمال الدّين بن الشّيخ" أن يكون متّصلا بالذّاكرة الشّعريّة، حيث يتوجّب عليه أن يكون متشبّعا بالآثار الشّعريّة للأساتذة الكبار، و ماهرا في التّحكّم بمعجمهم وتنوّع صوّرهم الأسلوبيّة، كما يقرّرها إبن خلدون و جملة من النّقّاد القدامي (5)، فهو لم يغفل دور أيّ ناقد من النّقاد القدامي، و قد سجّل إسهاماتهم و آرائهم في كتابه "الشّعر و الشّعريّة"، وخلص في آخر

26

<sup>1 -</sup> توفيق الزّيدي، المرجع نفسه، ص: 170

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر: محمّد لطفي اليوسفي، الشّعر و الشّعريّة، الدّار البيضاء، المغرب، 1992.

<sup>3 –</sup> ينظر: رابح بوحوش،مقال: الشّعريّات و الخطاب، الملتقى الدّولي الأوّل في تحليل الخطاب، 2003، ص: 61

<sup>4 -</sup> ينظر: جمال الدّين بن الشّيخ، الشّعريّة العربيّة، تر: امبارك حنّون و آخرون، دار توبقال، المغرب، ط1، 1996، ص: 5

<sup>5 -</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص: 101.

بحثه إلى صعوبة الوصول إلى نتائج سريعة، ملمّحا إلى التّكامل الّذي أحدثه النّقّاد لسدّ كلّ التّغرات، و الخروج بالقصيدة على الوجه الّذي عرفناه.

و مجمل قوله حول شعريته، هو أنّه تطرّق للشّعريّة العربيّة الأنموذج، من خلال أدوات الإبداع فيها و أنماطه و طبيعته، مع الأغراض الشّعريّة، و القافية بإعتبارها عاملا صوتيّا و دلاليّا، وبالتّالي عمل على إبراز نظريّة القصيدة العربيّة، منتهيا إلى خلاصة أسماها "تأمّلات في منهج و فنّ" و ذلك بالجمع بين الإبداع في القصيدة العربيّة الّتي وصلت إلى ذروتها، مع محاكاة الدّرس التقديّ لذلك و دوره التّطويريّ لها.

يتضح ممّا سبق أنّ جمال الدّين بن الشّيخ ابتدع لنفسه منهجا جديدا و طريقة في دراسة الشّعريّة العربيّة، يعتمد على أساسين هما: تجريب فعل الشّاعر و جعل عناصر إبداعه مشتغلة، و تجديد المعرفة بإبداع الأنماط و خلق مصطلحات متفرّدة لنقده مستوحاة من النّقد الماركسيّ (1)، لأنّ الشّعريّة في رأيه اكتساب بفضل الصّناعة و الإرتياض، شأنها في ذلك شأن كلّ كفاءة ذات طبيعة لغويّة.

8-شعريّة نور الدّين السّد: يعرّف الدّكتور نور الدّين السّد الشّعريّة الّتي يطلق عليها تسمية "الأدبيّة"، بأغّا(( ظاهرة أدبيّة تمنح الخطاب الأدبيّ خصوصيّة، و تحدُثُ من تشكيل اللّغة في الخطاب الأدبيّ، و تبرز بوضوح كلّما بلغت صنعة الكلام مستوى يوحي بطاقات دلاليّة كثيفة )) (2)، و حسب اعتقاده، فإنّ الشّعريّة لا تقف عند حدود الدّلالة، بل تنجز من نسج البني الصّوتيّة وتوزيعها في متن الخطاب الأدبيّ مع مراعاة طرائق توظيفها، بحيث تساهم في الشّحن الكليّ للخطاب بما يحقّق جملة من الوظائف، أهمّها: الوظيفة التّأثيريّة و الإنفعاليّة.

9-شعريّة رابح بوحوش: يعرّف "رابح بوحوش" الشّعريّة قائلا: (( أمّا نحن فننظر إلى (poetics) على أنّه مفهوم لسانيّ حديث، يتكوّن من ثلاث وحدات: (poeim) و هي وحدة معجميّة،(

<sup>1 -</sup> ينظر: عبد اللّطيف الوراري، مقالة: جمال الدّين بن الشّيخ و حاجتنا إلى إرثه التّنويري، مجلّة مغرس، 2008.

<sup>2-</sup> نور الدّين السّد، الأسلوبيّة و تحليل الخطاب، ص: 95

lexeme) و تعني في اللّاتينيّة الشّعر أو القصيدة، و اللّاحقة (ic) و هي وحدة مورفولوجيّة (lexeme) تدلّ على النّسبة و تشير إلى الجانب العلميّ لهذا الحقل المعرفيّ واللّاحقة (S) الدّالة على الجمع. وهذا مستوى من مستويات التّفكيك، و تركيبها يعطي "علوم الشّعر" "sciences du poesie" )) (1).

و يقترح رابح بوحوش تسمية (poetics) بالشّعريّات، حدمة للقارئ العربيّ، و الثّقافة اللّسانيّة والنّقديّة، و تماشيا مع الذّوق العامّ و خصائص اللّغة العربيّة، (( فالشّعريّات مفهوم حاول اللّسانيّون العرب و النّقّاد العرب نقلة إلى العربيّة، فإختلفوا و لم يتّفقوا على تسمية واحدة )) (2).

و يردّ رابح بوحوش سبب إختلاف اللّغويّين العرب في النّقل و التّعريب إلى المنطلقات الفلسفيّة، والمدارس الّتي ينتمي إليها كلّ دارس أو باحث، وهذا يعود إلى طبيعة الشّعريّات نفسها، الّتي تغيّرت أوجهها و إختلفت بحسب نظرتها إلى الخطاب.

10-شعرية مشري بن خليفة: يرى الدّكتور مشري بن خليفة أنّ مصطلح الشّعريّة (( يتضمّن محاولة البحث عن نظام يحاول العقل اِستنباطه، من أجل الكشف عن قوانين الخطاب الأدبيّ )) (4)، و بذلك تكون الشّعريّة علما يبحث في قوانين الإبداع الأدبيّ في كلّ من الشّعر و النّشر، دون الختصاصها في جنس أدبيّ معيّن (3).

<sup>1 -</sup> رابح بوحوش، مقال: الشّعريات و الخطاب، الملتقى الدّولي الأوّل في تحليل الخطاب، 2003، ص: 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - رابح بوحوش، الأسلوبيّات و تحليل الخطاب، مديريّة النّشر، جامعة باجي مختار، عنّابة، د.ت، ص: 57.

<sup>3 -</sup> مشري بن خليفة، الشّعريّة العربيّة -مرجعيّاتها و إبدالاتها النّصيّة-، دار حامد للنّشر و التّوزيع، عمان، الأردن، د.ط، 2010، ص: 31

و إنطلاقا ممّا سبق، نلاحظ أنّ مصطلح "الشّعريّة" تعرّض لإختلافات كثيرة في ترجمته، و هذا التّنوّع يوحي بحيويّة المصطلح و جاذبيّته كحقل متميّز في الدّراسات النّقديّة، كما يوحي بإختلاف الرّؤية و المنطق لدى الباحثين، ممّا جعله ينعكس على المفهوم، و يُرجع الدّكتور "يوسف وغليسي" هذا الإضطراب في المفهوم و الإصطلاح، إلى عدم التّنسيق بين الباحثين، الّذين واجهوا مصطلح الشّعريّة بجهود إنفراديّة، تعوزها روح التّنسيق الإصطلاحي على مستوى الحدود الّتي تنعكس حتما على مستوى المفاهيم.

ثمّ، إنّ كثرة الكِتابات المعتمِدة مصطلح الشّعريّة، تطمئن القارئ إلى هذا المصطلح، وتجعله يقبل عليه، و يُضرب عن المصطلحات الأخرى المنتشرة في السّاحة النّقديّة، و بذلك يخرج من الفوضى الإصطلاحيّة النّاتجة عن تعدّد التّرجمات إلى برّ الإستقرار في إختيار المصطلح.



#### الشّعر الدّينيّ -المفهوم - النّشأة و الأعلام-

-المبحث الأوّل: الدّين و الشّعر -مقاربة مفاهيميّة-

-المبحث الثّاني: نشأة الشّعر الدّيني عند العرب.

-المبحث الثّالث: نشأة الشّعر الدّينيّ في الجزائر

#### المبحث الأوّل: الدّين والشّعر - مقاربة مفاهيميّة-

يعتبر الدّين أحد المقوّمات الحتميّة الّتي تشكّل حياة الإنسان، و تمنحها توازنا و أهميّة، فكلّما تأمّل الإنسان في نفسه و في الكون من حوله، شعر بحاجة ملحّة للتّديّن، و هي حاجة تعبّر عن شعور باطنيّ لا مجال للتّخلّص منه، فالعقيدة الدّينيّة ترتكز على الإيمان، و أهمّ ما يميّزها (( أخّا لا تخضع للحسّ و لا تشبه شيئا من موضوعاته، أو تقع في دائرة المشاهدات، إنّما هي أمر غيبيّ لا يدركه إلّا العقل أو الوجدان )) (1)، فالدّين يرتبط بعمق الإنسان، و ما الشّعر إلّا تصوير لهذا العمق، فما مفهوم الدّين؟ وما هو الشّعر الدّينيّ؟ الّذي يثبت لنا الصّلة بين الدّين والأدب.

#### أوّلا: مفهوم الدّين

دراسة الشّعر الدّينيّ تدفعنا إلى إلقاء الضّوء على لفظ "الدّين"، للكشف عن مفهومه تبعا لما جاء في جملة من المصادر و المراجع، فلغويّا نقول "الدّيّان"، وهو اِسم من أسماء اللّه عزّ و جلّ معناه الحكم القاضي، و سئل بعض السّلف عن عليّ بن أبي طالب، عليه السّلام، فقال: كان ديّان هذه الأمّة بعد نبيّها، أي قاضيها و حاكمها، و الدّيّان: القهّار...... و الدّين: واحد الدّيون، معروف، و كلّ شيء غير حاضر دين )) (2)، و قد (( أطلق الفلاسفة العرب القدماء لفظ "الدّين" على وضع إلهيّ يسوق ذوي العقول إلى الخير، و فرّقوا بين الدّين و الملّة والمذهب، فرأوا أنّ الشّريعة من حيث إنّا مطاعة تسمّى دينا، و من حيث إنّا جامعة تسمّى ملّة، و من حيث إنّا الدّين و الملّة و المذهب، من حيث إنّ الدّين منسوب إلى الله تعالى، و الملّة منسوبة إلى الرّسول صلّى الله عليه و سلّم، و المذهب منسوب إلى الله تعالى، و الملّة منسوبة إلى الرّسول صلّى الله عليه و سلّم، و المذهب منسوب إلى الجتهد، و كثيرا ما استعملوا هذه الألفاظ بعضها مكان بعض )) (3)، و كما يبدو، فلفظ "الدّين"

أ - محمد الصالح الصديق، القرآن في محيط العقيدة و الإيمان، شركة دار الأمّة للطّباعة و النّشر و التّوزيع، برج الكيفان، الجزائر، ط1، 2002، ص: 19

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - اِبن منظور، لسان العرب، تحقيق: عبد الله علي الكبير، محمّد أحمد حسب الله، و هاشم محمّد الشّاذلي، دار المعارف، القاهرة، د.ت، د.ط، مج2، ج17، ص: 1467.

<sup>3 -</sup> العرابي لخضر، الدّين و الفنّ -مقاربة مفاهيميّة-، دار الغرب للنّشر و التّوزيع، وهران، 2006، ص: 83

يأخذ بعدا روحيّا عميق الدّلالة يدركه العقل و الوجدان، و لا صلة له بالجانب الحسيّ، و إن كان المعتقد الدّينيّ يدعو صاحبه للإلتزام بسلوكات معيّنة، فيترجم بذلك هذا الشّعور الوجدانيّ إلى سلوك.

و للدّين تعريفات عديدة، و يمكننا أن ننتقي تعريفا نراه جامعا، و أكثر قربا من حقيقة "الدّين"، و هو أنّ (( لفظ الدّين إذا أُطلق دلّ على معنيين، أوّلهما عام و الآخر خاصّ. فأمّا المعنى الأوّل، فهو "ذلك الإحساس الباطنيّ الّذي يجده الإنسان على صورة ما، أينما كان وكيفما كان، و يدفعه إلى اِتّخاذ سلوك معيّن، و هو على هذا الإعتبار،ليس مقصورا على الأديان السّماويّة، أو الأديان الّتي اِتّخذها الإنسان من تخيّلاته، كعبادة الأوثان والنّار والكواكب....،بل هو يشمل ذلك الشّعور العام، الّذي يوجّه الإنسان، ليُدرك أنّ هناك قوّة فوق قوّته، لا يستطيع لها دفعا و لا منها مهربا (...)، فنقول —إذن— إنّ الدّين بهذا المعنى الواسع، هو إحساس يهيّئ الإنسان ليُدرك أنّ هناك مؤثّرا وراء حياته العاديّة، و إنّ هذا المؤثّر من العوامل الهامّة في توجيه الإنسان ليُدرك الإنسانيّ، و كأنّه حاسّة ثابتة من حواس الإنسان".

و أمّا المعنى الآخر الّذي يفهم من لفظ الدّين، فهو "ما يدلّ على الأديان ذات النّظم والطّقوس") (1)، وهذا المعنى نوعان، ما كان مشيرا إلى ذلك الشّعور البدائيّ لدى الإنسان الأوّل، الّذي أرجع هذا الشّعور إلى ظواهر طبيعيّة، و ما يلفّ ذلك من غموض عجز عن تفسير ماكان وراءه، فربطه بقوّة خفيّة، فعمد إلى إقامة الأوثان و عبادة النّار و الكواكب، و نوع آخر، يتمثّل في الأديان السّماويّة الّتي أوحى بما اللّه عزّ و جلّ إلى الرّسل و الأنبياء عليهم السّلام. (2)

<sup>1 -</sup> سعد الدّين محمّد الجيزاوي، أصداء الدّين في الشّعر المصري الحديث، ص، ص: 12،13

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر: المرجع السّابق، ص: 14/13

الدّين -من هذا المنطلق- هو (( وضع إلهيّ يرشد إلى الحقّ في الإعتقادات، و إلى الخير في السّلوك و المعاملات)) (1)، فهو تصوّر شامل للكون و الحياة و الإنسان، ينعكس أثره على الفرد في سلوكه و ثقافته، و هو يعبّر عن نظام يتعيّن على متّبعه أن يلتزم به، ممّا يمنح استقامة لحياته تخرجه ممّا يكتنفه من حيرة و قلق، فالدّين-إذن- (( عقيدة ينبثق منها نظام شامل للحياة عند محمّد على الإسلام، على اعتبار أنّ موضوعنا "شعريّة القصيدة الدّينيّة عند محمّد العيد آل خليفة"، وهذه الشّموليّة تخصّ جميع مجالات الحياة بما فيها الأدب، ليتبلور الأدب الإسلامي (3)، ومنه الشّعر الدّيني.

# ثانيا: مفهوم الشّعر الدّينيّ

الأدب في تعبيره عن شتى مجالات الحياة الإنسانيّة، فإنّه بذلك يُعدّ إحتماعيّا و نفسيّا ودينيّا، فهو (( يمثّل الحياة و يصوّرها، و يعرض على القارئ والسّامع صورا تنعكس و تبدو من مجالات العيش المختلفة، و يعرض عرضا جميلا و مؤثّرا لشتى جوانبها و أشكالها، فبالأدب يصل الإنسان إلى فهم ظواهر الحياة و تذوّق كيفياتها..، و من أغزر اللّغات أدبا و أطولها مدّة، هي اللّغة العربيّة...، و كان الإسلام أقوى وارد عليها و على آدابها، و لقد تلقّاه الأدب وحمله، بل و تزعّم به، و أصبح لباسا مطابقا له، إحتمل مسؤوليّة عرضه و تقديمه)) (4).

و بالنظر إلى ذلك التشابه بين الدين و الأدب، باعتبارهما يهتمّان بعمق الإنسان (( لم يكن للعمل الأدبيّ أن يجد صعوبة في منادمة الإسلام و مسايرته، و لم يكن له عائق عن أن يجد

<sup>33 :</sup> ص عبد الله درّاز، بحوث مهدة لدراسة تاريخ الأديان، دار القلم، الكويت، ص  $^{-1}$ 

ملتاغ عبود، الملامح العامّة لنظريّة الأدب الإسلامي، دار المعرفة للنّشر و التّوزيع، مطبعة الصّباح، دمشق، ط1،  $^2$  - شلتاغ عبود، الملامح العامّة لنظريّة الأدب الإسلامي، دار المعرفة للنّشر و التّوزيع، مطبعة الصّباح، دمشق، ط1،  $^2$  - شلتاغ عبود، الملامح العامّة لنظريّة الأدب الإسلامي، دار المعرفة للنّشر و التّوزيع، مطبعة الصّباح، دمشق، ط1،  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ينظر: المرجع نفسه، ص: 21

<sup>4 -</sup> محمّد الرّابع الحسني النّدوي، الأدب الإسلامي و صلته بالحياة مع نماذج من صدر الإسلام، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ط1، 1985، ص، ص: 17-18

تحقيقا لأهدافه في تصوير جوانب الحياة المتلائمة مع الإسلام )) (1)، ننطلق، إذن، من العام - الأدب الديني "أو بالأحرى الأدب الديني" أو بالأحرى "الأدب الديني" نقف على ماهية الشّعر الدّيني الّذي هو جزء من الأدب الدّيني.

و يُقصد بالأدب الدينيّ (( تلك الإبداعات و النّصوص الّتي مَنَحت من الحقل الدّينيّ غوذجا لتطوّرها، و حاولت أن تدخل في حوار مع ما هو مقدّس، و ما هو وعي مكدّس، مثلما هو الأمر مع الإسلام و المسيحيّة و اليهوديّة، عاملة على إبراز القيم و المعايير و المثل الّتي تحملها كلّ ديانة )) (2)، و يمكن من هنا أن نخلص إلى ماهيّة "الأدب الإسلاميّ"، الّذي هو ليس سوى تلك النّصوص و الإبداعات الّتي تعمل على إبراز القيم الإسلاميّة.

يعرّف محمّد قطب "الأدب الإسلاميّ" بقوله: (( هو التّعبير الجميل عن الكون و الحياة و الإنسان، من خلال تصوّر الإسلام للكون و الحياة و الإنسان، من خلال تصوّر الإسلام للكون و الحياة و الإنسان،

و يقول عماد الدّين خليل: (( هو تعبير جماليّ مؤثّر بالكلمة عن التّصوّر الإسلاميّ للوجود )) (<sup>4)</sup>.

و يعرّفه عبد الرّحمان الباشا بقوله: (( هو التّعبير الفتيّ الهادف عن واقع الحياة و الكون والإنسان على وجدان الأديب، تعبيرا ينبع من التّصوّر الإسلاميّ للخالق -عزّ و جلّ-ومخلوقاته)) (5).

<sup>1 -</sup> المرجع السّابق، ص: 19

 $<sup>^{2}</sup>$  – قويدر بن أحمد، من الأدب الدّينيّ إلى المثاقفة، مجلّة حوليّات التّراث، العدد 1، منشورات جامعة مستغانم، جوان،  $^{2}$  2004، ص: 191

<sup>3 -</sup> محمّد قطب، منهج الفنّ الإسلاميّ، دار الشّروق، القاهرة، ط6، 1983، ص: 06

<sup>4 -</sup> عماد الدّين خليل، مدخل إلى نظريّة الأدب الإسلاميّ، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، 1987، ص: 69

<sup>5 -</sup> عبد الرّحمان الباشا، نحو مذهب إسلاميّ في الأدب و النّقد، دار الأدب الإسلاميّ، القاهرة، 2000، ص: 92

إنطلاقا ممّا سبق، نستنتج أنّ الأدب الإسلاميّ مرتبط بالأديب المسلم، لأنّه إنتاج فيّ إبداعيّ لأدباء ينتمون للدّيانة الإسلاميّة، يعكسون هموم المحتمع و مشاغله، وفق الرّؤية الإسلاميّة للكون و الحياة و الإنسان.

و الأدب الإسلامي —إلى جانب كونه رسالة و مسؤولية — فإنّه أيضا إبداع فنيّ يهدف إلى إمتاع المتلقي، ذلك أنّ ((حقيقة الأدب الإسلاميّ هي التّجربة الشّعوريّة الّتي تنبع من الوجدان و الخواطر المفعمة بالقيم الإسلاميّة في بناء غنيّ يعتمد على وسائل التّأثّر و الإقناع: من الألفاظ الفصيحة، والأسلوب البليغ، والنّظم الدّقيق والتّصوير الحكم بالخيال والعقل معا والإتساق في الإيقاع المتدفّق بأشكاله المتعدّدة، سواء أكان وزنا و إيقاعا في الشّعر، أو نموّا وتطوّرا في الأحداث كالقصة و الأقصوصة...)) (1).

و يضع الباحثون مصطلحات عديدة مقابل مصطلح الأدب الإسلاميّ، تتمثّل فيما يلي: "أدب الدّعوة"، "الإبّحاه الإسلامي"، "الأدب المسلم"، و "آداب الشّعوب الإسلاميّة"(2).

ممّا تقدّم، يتضح لنا أنّ الأدب الدّينيّ، وبالأخصّ الأدب الإسلامي، هو ذلك الإبداع الأدبي المؤثّر، مع ما يحمله من سمات جمالية تمنحه الأدبيّة، و الّذي يقدّم التّصوّر الإسلاميّ للإنسان و الكون، وباعتباره جزءا من الأدب، فإنّ (( الشّعر مرآة تنعكس عليها صورة الحياة العامّة للأمّة في مختلف أطوارها، و هو يتأثّر بما تضطرب به تلك الحياة من عوامل دينيّة و ثقافيّة و سياسيّة و غيرها )) (3)، و عليه فالشّعر العربيّ لا يمكن أن يكون بعيدا عن النّظر في مكانة النّصّ الدّينيّ، و تبيين القيمة النّفعيّة للنّصّ و الكلام عموما (4)، إنّه الجمع بين الجمال المنفعة ومنه

<sup>1 -</sup> على على صبح، عبد العزيز شرف، محمّد عبد المنعم خفاجي، الأدب الإسلاميّ –المفهوم و القضيّة-، دار الجبل، بيروت، ط1، 1992، ص:11

<sup>2 -</sup> ينظر: موسوني محمّد، الأدب الإسلامي -إشكاليّة المصطلح-، الأثر -مجلّة الآداب و اللّغات-، جامعة ورقلة، الجزائر، العدد:02، 2003، ص: 213

<sup>3 -</sup> سعد الدّين محمّد الجيزاوي، أصداء الدّين في الشّعر المصريّ الحديث، ص: 83

<sup>4 -</sup> ينظر: محمّد لطفى اليوسفى، الشّعر و الشّعريّة، الدّار العربيّة للكتاب، 1992، ص: 113

نخلص إلى أنّ الشّعر الدّينيّ هو الإبداع الشّعريّ المتدفّق من الوجدان، المفعم بالقيم الدّينيّة الإسلاميّة – على إعتبار أنّ موضوعنا هو شعريّة القصيدة الدّينيّة عند محمّد العيد آل خليفة - في نسق مؤثّر مبنيّ على فصاحة الألفاظ، و بلاغة الأسلوب، و دقّة النّظم، و إحكام التّصوير المعتمد على الخيال و العقل، تزيّنه موسيقى شعريّة ناتجة عن الوزن و القافية<sup>(1)</sup>.

و الشّعر الدّينيّ الإسلاميّ هو شعر الإلتزام الهادف القائم على الإيمان الرّبانيّ و التّصوّر الإسلاميّ الشّامل للإنسان و الكون و الأشياء و المعرفة، و من ثمّ، فالقصيدة الإسلاميّة تحاول جاهدة أسلمة الشّعر شكلا و مضمونا، رغبة في تغيير الإنسان و توجيهه الوجهة الصّحيحة السّليمة الّي تتمثّل في التّشبّث بالذّكر الحكيم و السّنة النّبويّة الشّريفة، و بناء حياة متوازنة تجمع بين الجانب الدّنيويّ و الأحرويّ، و هي قصيدة غائيّة، غايتها الإسلام و الدّعوة إليه، و نشر مبادئه و قيمه و تعاليمه، و السّعى إلى تحقيقها في مجالات الحياة كافّة.

الشّعر الدّينيّ الإسلاميّ لم يأت من فراغ، فقد ولد و نشأ منذ أكثر من أربعة عشر قرنا منذ البعثة النّبويّة الشّريفة، ثمّ تطوّر حتى إستوى و إكتملت سماته وخصائصه الفنّيّة والموضوعيّة فإكتسب الصّفة الإصطلاحيّة في العصر الحاضر $^{(2)}$ ، وهو ما كان تعبيرا عن حبّ اللّه تعالى وحبّ رسوله الكريم —صلّى اللّه عليه و سلّم—، و ما كان مكرّسا للقيم النّبيلة، و الأحلاق الفاضلة، و من هنا شاع ما يعرف بشعر المدائح النّبويّة، و الشّعر الصّوفيّ، و شعر الزّهد.

<sup>1 -</sup> ينظر: على على صبح، عبد العزيز شرف، عبد المنعم خفّاجي، الأدب الإسلامي المفهوم و القضيّة-، دار الجبل، بيروت، ص: 11

 $<sup>^{206}</sup>$  . ص، ص: 2001، بغداد، النّواعير، بغداد، 2001، ص، ص $^{205}$ 

# المبحث الثّاني: نشأة الشّعر الدّينيّ عند العرب

لم نلحظ فيما وصل إلينا من شعر الجاهلين ما يشير إلى طقوسهم الدّينيّة، أو التّعصّب للعبادة، على الرّغم من أنّ هؤلاء الشّعراء كانوا فئات من مسيحيّين و يهود و عبدة أوثان، و رغم هذه الفروق الدّينيّة الّتي عادة ما تفرّق بين أفراد المجتمع في ذلك العصر، إلّا أنّ الحروب الّتي كانت تنشب بينهم كانت في معظمها قبليّة أو عرقيّة، و ممّا وصل إلينا إشارات عابرة إلى التّوحيد، حاءت في ثنايا قصائد بعض الشّعراء الأحناف أو النّصرانيّين كورقة بن نوفل و عدّي بن زيد.

لكنّ بعض القراءات الحديثة، الّتي أخضعت النّص الشّعريّ الجاهلي لمقاربات حديثة، أولت في بحثها داخل طبقات النّص أهميّة ملفتة للدّين، الّذي يبدو للوهلة الأولى غائبا تماما عن الأغراض الشّعريّة المعروفة و الموروثة و المتأصّلة في صورة منظومات و أنساق، (( فقد لا تكون الوثنيّة مجرّد طقوس و شعائر ساذجة لم تؤطّر حياة الجاهليّ و تنظّمها، بل ربّما إنبثقت الممارسة الفنيّة في الأصل عنها، كما يلاحظه عدد من الباحثين)) (1).

الفنّ و الدّين أو الطّقوس عموما مرتبطان ببعضهما في النّشأة، فالدّين - كما يقول دني هويسمان- (( هو ألف الجماليّة و ياؤها، فالفنّ يبدأ و ينتهي بالمقدّس.....و هو درجة من درجات الصّعود نحو المطلق، غير أنّه قد يكون المرحلة الأوفر ثبوتا، و الوسيلة الأشدّ صلابة الّتي وقع عليها الإنسان لتحسيد المثاليّ في الواقعيّ، و الإلهيّ في الإنسانيّ )) (2)، و كان الشّاعر "رونسا" يقول: (( الشّعر لم يكن أوّل عهده سوى لاهوت رمزيّ )) (3).

و قد تكون بقايا الممارسة الدينيّة في الشّعر العربيّ القديم، حسب النّتائج الّي توصّل إليها على البطل (4)واسعة الحضور في حسد النّصّ، عن طريق بقاياها الّي شكّلت الصّورة الفنيّة

<sup>1 –</sup> علي البطل، الصّورة في الشّعر العربي حتّى آخر القرن الثّاني الهجري، دراسة في أصولها و تطوّرها، دار الأندلس، بيروت، ط2، 1981، ص: 42

 $<sup>^{2}</sup>$  - ديي هويسمان، علم الجمال، تر: طافر حسن، الجزائر، ط $^{2}$ ، ص: 185

<sup>12</sup> - فيليب فان تيغم، المذاهب الأدبيّة الكبرى في فرنسا، تر: فريد انطونيوس، دار عويدات، بيروت، ط2، 1982، ص3

<sup>4-</sup> ينظر: على البطل، الصّورة في الشّعر العربيّ حتّى آخر القرن الثّابي الهجري، ص47

بالخصوص و كوّنتها. و قد تمّ إنطلاقا من هذا المنظور – الوقوف عند الصّورة الدّينيّة الّتي أسّست صورة الإنسان في المدح و الهجاء و الحرب بل و المرأة في الشّعر الجاهليّ، فهي صورة المرأة —الأمّ، أو الأمّ –المعبودة، الّتي أخذت صورة البدانة، لتحقيق الشّرط المثاليّ في نظرهم لوظيفة الأمومة و الخصوبة الجنسيّة (1).

و قد عمد الشّاعر إلى بناء الصّورة في شكل نحت لتمثال متكامل للمرأة، بل كثيرا ما ربط بينها و بين التّمثال و الدّمية الموضوعة في المحراب، ممّا يزيد في تقريب المسافة بين الحادث الفتيّ و بين الأصل الدّينيّ، كما يقول الأعشى<sup>(2)</sup>:

# وَ قَدْ أَرَاهَا وَسَطَ أَتْرابِهَا فِي الْحَيِّ ذِي اَلْبَهْجَةِ وَ الْسَّامِرِ كَدُمْيَةٍ صَوَّرَ مِحْرابَها بِمذهب مِنْ مَرْمَرِ مَائِرِ كَدُمْيَةٍ صَوَّرَ مِحْرابَها

فالصورة الّتي وصلت أواخر العصر الجاهليّ إلى الشّعراء مفرغة ممّا يتبعها من عقيدة و ممارسات ظلّت تضمر المكوّنات الأساسيّة لصورة المرأة الآلهة في المعتقدات الوثنيّة، فالمرأة هنا صنم مصوّر في المحراب، و رغم أخمّا قريبة جدّا من المدلول الدّينيّ، إلّا أنّ التّحليل ينصبّ في الأصل على معادل المعبودة في صور الطّبيعة الّتي لازمت الشّعر القديم بعد نقلها من العبادة و الأسطورة مثل النّخلة و المهاة و الغزالة ...

و الحقّ أنّنا لو استبعدنا بعض النّصوص و بعض القطع المشكوك في صحّة نسبتها أحيانا لدى "أميّة بن أبي الصّلت"، و "زيد بن عمرو بن نفيل" و "عدّي بن زيد العبادي" و غيرهم (3)، فإنّه سيبقى أمامنا في الأساس مقطوعات استعملت في الممارسة الدّينيّة نفسها، وعلى رأسها

<sup>59</sup> ،58 : سنظر: المرجع نفسه، ص، ص-1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ديوان الأعشى، دار بيروت، بيروت، 1980، ص: 92

<sup>3 -</sup> إبن قتيبة، الشّعر و الشّعراء، تح: مفيد قميحة، دار الكتب العلميّة، بيروت، ص: 227

"التّلبيات"، وهي اِبتهالات و ضراعات، تُؤدّى جماعيّا -غالبا- لطلب العون، أو في موسم الحجّ. مثل (1):

لَبَيْكَ يَا مُعْطِيَ الْأَمْرِ لَبَيْكَ عَنْ بَنِي النَّمْرِ جِنْناكَ في العَامِ الزُّمَرِ نَأْمُلُ غَيْثاً يَنْهَمِرُ جِنْناكَ في العَامِ الزُّمَرِ يَطْرُقُ بالسَّيلِ الخَمْر

و قد تذكّرنا التّلبية بالهيكل العامّ للقصيدة الجاهليّة، و للمادحين خاصّة، كقولهم (4):

لَبَيْكَ رَبَّ هَمَذَانَ مِنْ شَاحِطٍ وَ مِنْ دَانِ جِئْنَاكَ نَبْغِي ٱلْإِحْسَانَ بِكُلِّ حَرْفٍ مَذْعَانِ جِئْنَاكَ نَبْغِي ٱلْإِحْسَانَ بَكُلِّ حَرْفٍ مَذْعَانِ نَطْوِي إِلَيْكَ ٱلْغِيطَانَ نَامُلُ فَضْلَ ٱلْغُفْرانِ

فالخطاب يتمحور حول التّلبية الّتي تعني الإستجابة اللّامشروطة، و ترمز إلى الخضوع ويتمحور أيضا حول إبراز المعاناة من أجل الوصول إلى المعبود، ثمّا يستوجب حقوقا لديه سواء تعلّقت بالغيث الّذي يعيد الحياة من جديد أو بالإحسان و الغفران، فهي كلّها ممارسة روحيّة للتّعبّد أمام ما يُفترض أنّه قوّة أعظم، و محاولة للظّهور أمامه بمظهر التّقي و التّسليم والأمل أيضا.

الشّعر ديوان العرب، عبارة يستحضرها ذهن الدّارس كلّما بدت أمامه ثنائيّة "العصر الجاهلي/ الشّعر"، ذلك أنّ الشّعر كانت له مكانة مرموقة عند العرب قبل الإسلام، ((إذ عدّوه من أشرف الكلام وأصوبه...وكانوا يطلقون على الشّاعر العالم الحكيم)) (2)، وكما إرتبط الشّعر منذ الأمم القديمة بالعقائد، فلا بدّ أنّه تأثّر بالعقائد الأولى المتعلّقة بالوثنيّة لدى العرب قبل الإسلام -باعتباره مترجما لكلّ تفاصيل حياتهم-، وقد جرت بحوث حول الأصنام في الجاهليّة فيما يخصّ أسماءها، والقبائل الّي كانت تدين بها وما قيل من أشعار حولها عند العكوف فيما يخصّ أسماءها، والقبائل الّي كانت تدين بها وما قبل من أشعار حولها عند العكوف

<sup>1 –</sup> أبو العلاء المعرّي، رسالة الغفران، تح: عائشة عبد الرّحمان، دار المعارف، مصر، ط: 6، مصر، 1977، ص: 535.

<sup>2 -</sup> نايف معروف، الأدب الإسلاميّ في عهد النّبوّة و خلافة الرّاشدين، دار النّفائس، ص: 89

لعبادتها (1)، و لا يمكن أن نقول عن هذه الأشعار شعرا دينيّا، ذلك أنّ ماكان يعيشه العرب قبل الإسلام ليس سوى مظاهر للوثنيّة و الجاهليّة و العقائد البدائيّة.

و نجد أنّ ما دوّنه الباحثون العرب عن الشّعر الجاهليّ، لم يكن فيه الهتمام كبير بهذا الموضوع، لأنّ (( الإسلام عندما جمع العرب على عقيدة التّوحيد و حطّم مظاهر الوثنيّة، قد جعل الرّواة يتحرّجون —ولا سيّما في الفترة الأولى لظهور الإسلام – عن ذكر شيء يدور حول الأصنام، أو يتعلّق بالمعتقدات القديمة، و من ثمّ ، فقد نضب مورد كان يصوّر ناحية من صور الحياة الفكريّة، و لونا من العقائد الّتي كانت للجاهليّة الأولى...فقد وصلنا شعر قليل متأثّر بالعقائد الدّينيّ عند الدّينيّة )) (2) لذا، فإنّ العصر الجاهليّ لن يكون مرتكزا لمعرفة ظروف نشأة الشّعر الدّينيّ عند العرب.

أمّا فترة صدر الإسلام، فتميّزت بإندهاش العرب أمام النّص المقدّس ( القرآن الكريم) الّذي أعجزهم، إذ يقول إبن خلدون في مقدّمته أنّ العرب إنصرفوا عن الشّعر (( أوّل الإسلام بما شغلهم من أمر الدّين و النّبوّة و الوحي، و ما أدهشهم من أسلوب القرآن ونظمه، فأخرسوا عن ذلك و سكتوا عن الخوض في النّظم والنّثر زمانا، ثمّ إستقرّ ذلك، وأونس الرّشد من الملّة لم ينزل الوحي في تحريم الشّعر و حظره، و سمعه النّبيّ صلّى الله عليه و سلّم و أثاب عليه فرجعوا حينئذ )) (3).

و لما ظهر الإسلام، لم يرض كثير من عرب مكّة بالرّسالة المحمّديّة، فحاربوا محمّدا -صلّى الله عليه و سلّم- بالسّلاح كما حاربوه بالقول، إذ كلّفوا بعض شعرائهم للطّعن في رسالة الإسلام و نقد المسلمين، بدعوة الدّفاع عن معتقداتهم الدّينيّة، و هي عبادة الأصنام.

و للردّ على هؤلاء المعارضين، إنتدب الرّسول الكريم ثلاثة من خيرة شعراء المسلمين للدّفاع عن الرّسالة المحمّديّة، و هم 'حسّان بن ثابت' و 'كعب بن مالك' و 'عبد الله بن رواحة'، لكنّ،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ينظر: سعد الدّين الجيزاوي، ص، ص: 39، 40

<sup>39</sup>: ص المرجع نفسه، ص $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - اِبن خلدون، المقدّمة، ص: 53

شعر هؤلاء لم يتوقّف عند الدّفاع عن الرّسول و رسالته، بل نظموا قصائد يمدحون فيها النّبيّ محمّد صلّى الله عليه و سلّم، و يشيّدون بفضائل الإسلام. و من هنا نستطيع القول إنّ الشّعر الدّينيّ عند العرب بدأ مع المدائح النّبويّة.

لا أحد ينكر أنّ إنطلاقة الشّعر الدّينيّ كانت مع بداية العصر الإسلامي، ذلك أنّ هذا العصر ((كما هو معروف، يضمّ مراحل زمنيّة تبدأ مع البعثة النّبويّة، و لاسيّما بعد هجرة الرّسول صلّى الله عليه و سلّم إلى المدينة، و ثوران التّهاجي بين شعرائه من جهة و شعراء قريش المشركين من جهة أخرى، و تنتهي هذه المرحلة بإنتقال الرّسول الكريم إلى الرّفيق الأعلى ويطلق على هذه المرحلة مصطلح عصر الرّسول، ثمّ تبدأ مرحلة أخرى مع خلافة أبي بكر وعمر و عثمان و علي، و تنتهي بإغتيال عليّ رضي الله عنه و التّسليم لمعاوية بالخلافة، و يطلق على هذه المرحلة عصر الرّاشدين، و كثيرا ما تجمع المرحلتان معا تحت مصطلح واحد هو عصر صدر الإسلام ))

منذ صدر الإسلام -إذن- ظهرت المسحة الدّينيّة على أشعار المخضرمين من الشّعراء، النّدين عمدوا إلى الرّقيّ بالشّعر ليعبّر عن قيم الدّين الجديد و ما تحمله من صدق وصفاء ،وحبّ للّه ورسوله الكريم، فيكونون من الّذين آمنوا وعملوا الصّالحات وانتصروا من بعد ما ظلموا، لا من الّذين يتبّعهم الغاوون، كما قال الله سبحانه و تعالى: { و الشّعراء يتبعهم الغاوون (224) ألم تر أخم في كلّ واد يهيمون (225) و أخم يقولون ما لا يفعلون (226) إلاّ الّذين آمنوا و عملوا الصّالحات و ذكروا الله كثيرا و انتصروا من بعد ما ظلموا و سيعلم الّذين ظلموا أيّ منقلب الصّالحات و ذكروا الله كثيرا و انتصروا من بعد ما ظلموا و سيعلم الّذين ظلموا أيّ منقلب ينقلبون (227) و أنّ مع بداية البعثة المحمّديّة حدث تحوّل في الشّعر، نظرا لتأثّر الشّعراء بالنّص القرآنيّ، و هم يملكون تراثا ضخما أضفى عليه القرآن نورا، فرغم إحتفاظهم ((بموضوعات الشّعر الجاهليّ من مديح و هجاء و حماسة و رثاء و غزل و وصف للطّبيعة البدويّة، (...) أخذوا

<sup>1 -</sup> أحمد محمّد قدّور، المختار من الأدب الإسلاميّ، دار الفكر المعاصر، بيروت، لبنان، ط1، 1993، ص: 7

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة الشّعراء، الآيات: 224، 225، 226، 227.

يفسحون للصّفات الدّينيّة، فهم يسبغونها على ممدوحيهم و يخلعونها عن مهجوّيهم، و نظموا أشعارا زاهدة في حطام الدّنيا و متاعها الزّائل )) (1).

فالشّعراء المسلمون—منذ صدر الإسلام— قالوا شعرا، لكنّهم وجّهوا أشعارهم إلى ما كان مطابقا لروح القرآن الكريم، و يدعو إلى مكارم الأخلاق، و مدح الرّسول الكريم صلّى اللّه عليه و سلّم، و نصرة الإسلام و الدّفاع عن مبادئه (2)، و ((حلّت الرّوح الإسلاميّة محلّ الرّوح القبليّة و الجنسيّة، و إنعكس هذا على الشّعراء، لذلك تحوّل الشّاعر من فخر بالحسب و النّسب إلى فخر بالإسلام، و من حرب للغلبة إلى حرب لنصرة المبادئ، و إلى غزل يغذّي النّفوس بالخير، و بهذا أصبح الشّعر رسالة إنسانيّة لإقرار الحقّ و الدّعوة إلى العدل )) (3).

نشأة الشّعر الدّينيّ عند العرب اِرتبطت بمدح الرّسول الكريم صلّى الله عليه و سلّم، وقد حتّ عليه الصّلاة و السّلام صحابته على قوله للدّفاع عن الدّين الحنيف، من ذلك قوله لحسّان بن ثابت ((قل و روح القدس معك)). فالرّسول الكريم لم يكن شاعرا، لكنّه لم يمنع قول الشّعر، بل حتّ صحابته على اِستخدام الشّعر للدّفاع عن الدّين الحنيف، و(( معروف أنّ قريش حادت الله ورسوله حين بُعث، ممّا اِضطرّه إلى الهجرة من مكّة إلى المدينة، وسرعان ما نشبت بين البلدتين معركة حامية الوطيس، تقف فيها قريش و من يعينها من العرب في جانب، و يقف الرّسول صلوات الله عليه و من هاجروا معه من مكّة، و من التقوا حوله في المدينة في جانب آخر، و بمحرّد أن اِشتبكت السّيوف أخذ الشّعراء في الجانبين يسلّون ألسنتهم )) (4)، ومن أوائل الّذين مدحوا الرّسول —صلّى الله عليه و سلّم - 'حسّان بن ثابت'، 'كعب بن مالك' 'عبد الله بن

<sup>1 -</sup> شوقى ضيف، في التّراث و الشّعر و اللّغة، مكتبة الدّراسات الأدبيّة، دار المعارف، القاهرة، (د.ط)، (د.ت)، ص: 30

 $<sup>^2</sup>$  – ينظر: محمّد بوذينة، قصيدة بانت سعاد و معارضتها، سلسلة من غرر الشّعر، منشورات محمّد بودينة، الحمامات، د.ط، د.ت، ص: 7

<sup>3 -</sup> عبد الرّحمان خليل إبراهيم، دور الشّعر في معركة الدّعوة الإسلاميّة، الشّركة الوطنيّة للنّشر و التّوزيع، الجزائر، د.ط، 1971، ص: 242.

<sup>4 -</sup> شوقى ضيف، تاريخ الأدب العربي -العصر الإسلامي-، دار المعارف، مصر، ج2، ط5، 1972، ص،ص: 46، 47

رواحة'، 'عمرو بن أهيب'، 'عبد الله بن الزّبعري'، 'قيس الأشجع'، 'أنس بن زليم'، 'مالك بن غط'، 'العباس بن عبد المطّلب' و 'العبّاس بن مرداس' (1).

و في القرآن الكريم نحد كثيرا من الآيات في مديح الله جل جلاله، و الإعتراف بفضله على المخلوقات و قوّته، لذلك سار الشّعراء في تقديس الله، لِما رأوه في سرّ خلقه في الطّبيعة والكون. و من أوائل الشّعراء المسلمين الّذين نظموا في مدح الإله، حسّان بن ثابت قائلا:

وَ أَنْتَ إِلَهُ اَلْخَلْقِ رَبِّي وَ خَالِقي بِذَلِكَ مَا عُمِرْتُ فِيْ اَلْنَاسِ أَشْهَدُ تَعَالَيْتَ رَبَّ اَلْنَاسِ عَنْ قَوْلِ مَنْ دَعَا سِوَاكَ إِلَها أَنْتَ أَعْلَى وَ أَمْجَدُ لَتَعَالَيْتَ رَبَّ اَلْنَاسِ عَنْ قَوْلِ مَنْ دَعَا سِوَاكَ إِلَها أَنْتَ أَعْلَى وَ أَمْجَدُ لَكَ الْخَلْقُ وَ الْأَمْرُ كُلُّهُ فَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ وَ إِيَّاكَ نَعْبُدُ لَكَ الْخَلْقُ وَ الْأَمْرُ كُلُّهُ فَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ وَ إِيَّاكَ نَعْبُدُ

و مديح حسّان بن ثابت للرّسول الكريم، هو (( ذلك الشّعر الّذي أنتجه إثر اِعتناقه دين الإسلام، و حمله لواء الدّفاع عنه بلسانه في صفوف رجال المدينة، و إثر الهجرة النّبويّة، و ذلك استجابة لقول النّبيّ صلّى الله عليه و سلّم "ما يمنع الّذين نصروا الله بسلاحهم أن ينصروه بألسنتهم" )) (2).

و لعل أشهر قصيدة نظمت في مدح الرّسول، في ذلك الوقت، هي "بانت سعاد" لكعب إبن زهير، و قلّدها الشّعراء على مرّ العصور. و هي قصيدة لامية من البحر البسيط، بدأها الشّاعر بالنّسيب الخالص، ثمّ وصف ناقته، وبعدها إنتقل إلى مدح الرّسول.

و بعد ذلك ظهر شعر الزّهد عند المسلمين، و يُمكن اِعتباره عاملا ثانيا من العوامل الّتي شكّلت ظروف نشأة القصيدة الدّينيّة، و كان أوّل من زهد في الحياة الصّحابة، و قد فعلوا ذلك

<sup>1 -</sup> ينظر: محمّد الأزهر باي، المديح النّبويّ في الغرب الإسلاميّ، مركز النّشر الجامعي، تونس، المطبعة الرّسميّة للحمهوريّة التّونسيّة، د.ط، 2013، ص، ص: 21، 22

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه، ص: 23

عملا بحديث الرّسول الكريم الّذي يقول: "إزهد في الدّنيا بحبّك اللّه، و إزهد فيما في أيدي النّاس ".

و الزّهد هو عدم الإقبال على الدّنيا، و على متاعها الزّائل، و (( يقوم على التّقوى والعمل الصّالح، و مجانبة كلّ خلق رديء مثل الكبر و البخل و الخيانة، و التّحلّي بكلّ خلق كريم مثل التّواضع و الجود و الأمانة )) (1)، و يعني أيضا (( حنين الرّوح إلى مصدرها الأوّل لمعرفة الخالق و التّقرّب إليه عن طريق الزّهد في الدّنيا و متاعها و الرّغبة عن نعيمها و تفضيل نعيم الآخرة عليها )) (2)، كما وردت لفظة الزّاهدين في القرآن الكريم في قوله تعالى {وشروه بثمن بخس دراهم معدودة و كانوا فيه من الزّاهدين (20) } (3)، أي أنّ إخوة يوسف عليه السّلام ليس لهم رغبة فيه.و الميل إلى الزّهد بدأ منذ القرنين الأوّل و النّاني الهجريين.

نزعة الزّهد لدى المسلمين هي في أصلها قيمة من قيم الإسلام الخالصة، لكن بعد الفتوحات الإسلاميّة و إختلاط العرب بغيرهم من الشّعوب، تسرّبت إلى الزّهد الإسلاميّ بعض الخصائص من الأديان الأحرى، و لاسيّما زهد المسيحيّة الّتي كانت منتشرة عند السّريان في بلاد الشّام و شمال العراق و أقباط مصر.

وقد أدّى تطوّر الزّهد إلى ظهور التّصوّف، و هما من الأمور المتلازمة في غالب الأحوال، و الفرق بينهما هو الفرق ما بين الإعتدال و المبالغة، (( فالزّهد دعوة إلى ترك الكماليات، و الأخذ بما هو ضروريّ لا غير، أمّا التّصوّف فإنّه مبالغة في الصّوم الدّائم و الجوع و الحرمان )) (4)، لكنّ صاحبه لا يحسّ بهذا الحرمان بل يتلذّذ به.

<sup>182</sup>: شوقى ضيف، تاريخ الأدب العربي، ص $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> سراج الدّين محمّد، الزّهد في الشّعر العربيّ، ص: 5

<sup>20</sup> سورة يوسف، الآية  $^3$ 

<sup>4 -</sup> إبراهيم على أبو الخشب، تاريخ الأدب العربيّ في الأندلس، دار الفكر العربيّ، القاهرة، 1970، ص: 164

و الشّعر الصّوفيّ نوع من الشّعر يكون إلهيّا محضا، "تستخدم فيه المادّة الشّعريّة للرّمز عن الحقائق، و هو شعر مؤوّل، لا يقصد ظاهره، و إنّما له محامل تليق به" (1).

غير أنّ بعض الدّارسين يرون أنّ العصر الإسلاميّ لا يبدأ إلّا مع فترة بني أميّة، أمّا فترة صدر الإسلام، فهي عصر المخضرمين، و ربّما كانت الفترة مخصّصة لإستيعاب الدّين الجديد ولذا لم يظهر أدب دينيّ خالص —بل و إسلاميّ—، و ربّما كان ذلك أيضا بسبب ربط الأدب بوظيفة رُسمت له مسبقا، تتمحور حول الدّفاع عن الدّعوة المحمّديّة، و التّفاعل مع المنظومة العقائديّة الجديدة و مدوّنتها الفكريّة و اللّغويّة و النّصيّة.

و يرى شوقي ضيف أنّ "الشّعر الأمويّ كتب في ظلال نفسيّة جديدة...، و طبيعيّ أنّ هؤلاء الشّعراء الأمويّين الّذين حفظوا القرآن الكريم، و كانوا يتلونه كلّ يوم في صلاتهم، و من حولهم الوعّاظ و القصّاص يعظونهم، و يوجّهونهم إلى ربّهم، و يلقون الفزع في قلوبهم من عذابه و عقابه، لابدّ أن يتأثّروا بذلك" (2)، فالشّاعر الأمويّ نشأ في حوّ إسلاميّ كامل، و لكنّه بعيد عن عهد الصّراع الّذي يدمجه بصفة قويّة في منظومته، فتمكّنت وسائل التّرف و اليسر الخطيئة من إستلابه، و من ثمّ كانت حركة الرّهد محاولة إعادته إلى حالة مجتمع صدر الإسلام (3)

<sup>1 -</sup> أحمد مقري التّلمساني، نفح الطّيب من غصن الأندلس الرّطيب، شرح و تقديم: د.مريم و د.يوسف طويل، دار الكتب العلميّة، ط1، بيروت، 1995، ج2، ص: 381

<sup>2 -</sup> شوقى ضيف، التّطوّر و التّحديد في الشّعر الأمويّ، دار المعارف، مصر، ط6، د.ت، ص: 59

 $<sup>^{3}</sup>$  – ينظر: عبّاس بن يحي، تحوّلات المكوّن الدّينيّ في الشّعر العربيّ، مجلّة حوليات التّراث، جامعة مستغانم، ع $^{1}$ ، 2004، حي: 59

# المبحث الثَّالث: نشأة الشَّعر الدّينيّ في الجزائر

يجد المتتبع للتاريخ الإسلاميّ في المغرب العربيّ، أنّ أوّل دولة قامت هناك هي الدّولة الرّستميّة، الّتي أسّست في المغرب الأوسط سنة 144 للهجرة، متّخذة مدينة تيهرت عاصمة لها، فكانت أوّل دولة إسلاميّة جزائريّة عمّرت نحو 152 سنة (1)، حيث (( يمثّل قيامها في بلاد المغرب ظاهرة لها أهميّتها الحيويّة في تاريخ تلك المنطقة من العالم الإسلاميّ )) (2)، إذ إحتلّت مكانة كبيرة في المغرب العربيّ الكبير، و إستطاع مؤسّسها عبد الرّحمان بن رستم السيطرة على معظم مناطق المغرب العربيّ و حاصّة المغرب الأوسط، فقد اِتسعت حدودها الجغرافيّة وإشتملت على مساحة تقع بين (( مملكة الأغالبة شرقا و الأدارسة غربا، و تمتدّ شمالها ممالك صغيرة للعلويّين من إخوان الأدارسة، و ينفسح المجال جنوبا إلى ورقلة، و يمتدّ منها شريط على وادي ريغ إلى الحريد و جبال دمر إلى طرابلس و جبال نقوسة )) (3).

و قد عُرِف عن الرّستميّين شغفهم بالأدب الّذي صوّر حياتهم، و حمل كلّ المعاني وسما بها، فعبّر عن الحزن و الألم، عن الفرح و السّعادة و أخرجها من الرّوح إلى النور.

والشّعر في المغرب الإسلاميّ -عموما- و المغرب الأوسط -على الخصوص- نجده قد تناول الموضوعات نفسها (( الّتي تناولها أدباء الشّرق و الأندلس، من مدح و هجاء و غزل و خمر و وصف و حماسة و فخر و رثاء و إعتذار، و غير ذلك )) (4).

<sup>1 -</sup> ينظر: عمر بن فينة، أدب المغرب العربي قديما، ديوان المطبوعات الجامعيّة، إبن عكنون، الجزائر، 1994، ص: 22

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - محمّد عيسى الحريري، الدّولة الرّستميّة بالمغرب الإسلاميّ -حضارتها، و علاقاتها الخارجيّة بالمغرب و الأندلس، دار القلم، الكويت، ط3، 1987، ص: 7

<sup>3 -</sup> محمّد الميلي، تاريخ الجزائر في القديم و الحديث، ج2، ص: 65

<sup>4 -</sup> محمّد بن رمضان شاوش و الغوتي بن حمدان، الأدب العربيّ الجزائريّ عبر النّصوص أو إرشاد الحائر إلى آثار أدباء الجزائر، مج: 1، ص: 7

فالأدب العربيّ إتّسعت دائرته و خرج من منبته الأصليّ -شبه الجزيرة العربيّة - نحو المغرب الكبير، حين إمتداده و طالت رجلاه مع الفتوح الإسلاميّة في بلاد المغرب عاصّة بعدما أصبحت العربيّة اللّغة الرّسميّة للمغرب العربيّ، فراح المغربيّ يستقي الأدب من بلاد المشرق ليصنع أدبه.

و يلاحظ الباحثون و الدّارسون أنّ أدبنا (( تغلب عليه في جميع عصوره الصّبغة الدّينيّة، إذ أكثره في المواضيع الآتية:

1-الأمداح النبوية في تبحيل خير البرية.

2-الشّوق إلى البقاع المقدّسة لأداء فريضة الحجّ و زيارة قبر النّبيّ -صلّى الله عليه و سلّم- والمشاهدة الجليلة.

3-التّصوّف من زهد و وعظ و حكمة عالية )) (2).

و مادامت الصبغة الدينية هي السائدة، فهو حديث عن نشأة الشعر المغربي في مناخ ديني، فقد ((كان المسلمون في أوّل أمرهم في المغرب لا يعنون إلّا بعلوم القرآن و الحديث والفقه...، كما كانت عناية المغاربة بعلوم العربيّة لا تقلّ كثيرا عن عنايتهم بعلوم الدّين )) (3).

و يمكن القول أنّ الإنجّاه الدّينيّ في هذه الفترة هو ما يلفت الإنتباه، فقد اِحتلّت العلوم الدّينيّة الدّرجة الأولى في الحياة الثّقافيّة للإمارات المغربيّة (4).

<sup>1 -</sup> ينظر: عبد الملك مرتاض، الأدب الجزائريّ القديم، ص: 57

<sup>2 -</sup> محمّد بن رمضان شاوش و الغوتي بن حمدان، الأدب العربيّ الجزائريّ عبر النّصوص أو إرشاد الحائر إلى آثار أدباء الجزائر، مج: 1، ص: 7

<sup>3 -</sup> أحمد الإسكندريّ، أحمد أمين، علي الجارم، عبد العزيز البشري، أحمد ضيف، المفضّل في تاريخ الأدب العربيّ في العصور القديمة و الوسيطة و الحديثة، دار إحياء العلوم، بيروت، ص، ص: 400، 400

<sup>4 -</sup> ينظر: عمر بن فينة، أدب المغرب العربيّ قديما، ديوان المطبوعات الجامعيّة، بن عكنون، الجزائر، 1994، ص: 22

و إذا كانت نشأة الشّعر الدّينيّ في المشرق العربيّ إرتبطت بالمديح النّبويّ، يبدو أهّا إرتبطت بالرّهد في المغرب العربيّ و الأوسط منه -خصوصا-.

و الميل إلى الرّهد خلال القرنين الأوّلين للهجرة إرتبط بالأوضاع المتدهورة، سياسيّا وإجتماعيّا، ثمّا أدّى بالكثيرين إلى الإنصراف بفكرهم إلى الآخرة (1)، و كما (( مهّد للتّصوّف في المشرق بحركة زهديّة قبل القرن الثّاني للهجرة / الثامن الميلاديّ، شهد المغرب الأوسط أيضا بداية من القرن الثّانيّ إلى القرن الخامس للهجرة / الثّامن إلى الحادي عشر الميلادي حركة زهديّة برزت ملاخها الأولى في سيّاق الفتوحات الإسلاميّة لبلاد المغرب )) (2)، فلا شكّ أنّ سيرة بعض الصّحابة و التّابعين، الّذين قدموا إلى المغرب منذ عهد الفتوح الأولى، قد انتشرت بين النّاس في مجالسهم (3)، أمثال عقبة بن نافع الفهري الله بن الرّبير الله بن الرّبير القالية والمسيّد على الصّالحين ضمان للوصول إلى طريق الخير.

كما تُعدّ الصّلة بين المشرق و المغرب، من الممهدات لإنتقال الإجّاهات الدّينيّة والفكريّة المختلفة إلى المغرب الإسلاميّ، فالزّهد كظاهرة بين المشرق و المغرب لا يختلف، ذلك أنّ الموضوع مشترك، و أسسه واحدة أوّلها الإسلام.

و عليه، فإنّ الحركة الزّهديّة في الجزائر، ظهرت بداية القرن الثّاني إلى القرن الخامس هجريّ. يقول الطّاهر بونابي (( شهد المغرب الأوسط أيضا بداية من القرن الثّاني إلى القرن الخامس للهجرة/ الثّامن إلى الحادي عشر

<sup>1 -</sup> ينظر: عبد الله الركيبي، الشّعر الدّينيّ الجزائريّ الحديث، الشّركة الوطنيّة للنّشر و التّوزيع، الجزائر، ط1، 1981، ص: 238

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الطّاهر بونابي، التّصوّف في الجزائر خلال القرنين 6 و 7 الهجريين/ 12 و 13 الميلاديين، شركة دار الهدى للطّباعة و النّشر و التّوزيع، عين مليلة، الجزائر، 2004، ص: 47

<sup>91 :</sup> صنظر: عبد العزيز نبوي، الشّعر المغربيّ القديم، ص: 91

الميلادي، حركة زهديّة برزت ملامحها الأولى في سياق الفتوحات الإسلاميّة لبلاد المغرب) (1)، و بالتّالي، فإنّ الحركة الرّهديّة —كما يؤكّد الطّاهر بونابي – هي (( ظاهرة نتاج إرهاصات دينيّة، المحتماعيّة، و القتصاديّة، تعود بجذورها إلى القرن التّالث الهجريّ/ التّاسع الميلاديّ، تخمّرت عبر قرون، و تمخّض عنها ميلاد الحركة الصّوفيّة، الّتي بدأت معالمها تنضج في القرن السّادس الهجريّ/ الثّالث عشر الميلاديّ، بالنّسبة للتّصوّف السّنيّ، و بداية القرن السّابع الهجريّ/ الثّالث عشر ميلادي بالنّسبة لتيّارات التّصوّف الفلسفيّ) (2).

و يمكن حصر أسباب و عوامل إنتشار التّصوّف في الجزائر، في ما يلي:

# أ-أسباب فكريّة:

كوجود أعلام صوفيّة عملوا على نشر هذه الطّريقة بكامل المغرب الإسلاميّ، أثّروا بسلوكهم و بعلمهم و مؤلّفاتهم. و يضاف إلى ذلك تأثّر كثير من علمائنا بالتّصوّف المشرقيّ.

## ب-أسباب سياسيّة:

كسقوط الدّولة الموحّديّة الّتي كانت تمثّل دولة قويّة واجهت الغزو الإسبانيّ، و لأسباب داخليّة و خارجيّة تدهورت أوضاعها.

و كسقوط الأندلس، نتيجة التدهور السياسيّ الّذي أصابها عقب سقوط الدّولة الأمويّة. و نتج عن سقوط الأندلس أمران: "الغزو الإسبانيّ لمعظم سواحل المغرب الإسلاميّ"، و "هجرة كثير من صوفيّة الأندلس إلى الأراضى الجزائريّة".

## ج-أسباب إجتماعيّة:

منها إنتشار البذخ و الترف عند طبقات معيّنة، نتيجة الثّراء الفاحش، و تراجع القيم الدّينيّة و الأخلاقيّة، حيث أهمل الخاصّة و العامّة الكثير من مبادئ الدّين و سلوكه القويم، و قد

<sup>1 -</sup> الطّاهر بونابي، التّصوّف في الجزائر خلال القرنين 6 و 7 الهجريين/ 12 و 13 الميلاديين، ص: 47

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه، ص: 47

حارب الصّوفيّة هذا الإنحراف و قاوموا بكلّ السّبل و الطّرق هذه الإختلالات، ممّا أدّى إلى النّشار مذهبهم (1).

و عمد أعلام الزّهد و التّصوّف في الجزائر إلى فنّ الشّعر، للتّعبير عن تجاريهم الوحدانيّة العميقة، لتتشكّل بذلك تجربة شعريّة متميّزة، كانت إنطلاقتها عقب الفتح الإسلاميّ للمنطقة.

و ربّما يعد "بكر بن حمّاد بن سمك الزّناتي، أبو عبد الرّحمان التّاهرتي" (2). من أشعر شعراء الدّولة الرّستميّة، حيث عُدَّ من شعراء الطبّقة الأولى في عصره (3)، برع في نظم الشّعر، و قد ساعدته في ذلك ثقافته الّتي إكتسبها حينما صال و حال بين ربوع العلم و المعرفة، إذ (( ولد في تيهرت سنة (200) للهجرة، و إرتحل إلى "العراق" عبر أقطار الوطن العربيّ، فدرس بالبصرة، والتقى علماء القطر و شعراءه، من هؤلاء مثلا " دعبل الخزاعي "، و إتصل هناك بالخليفة " المعتصم بالله "، كما أخذ من علماء جامع " القيروان " )) (4).

اِستطاع " بكر بن حمّاد " (( أن يقول الشّعر العربيّ المتين في وجه فطاحل الشّعر وأعلامه في القرن الثّالث الهجريّ، و هو لم يتجاوز العشرين من عمره بعد )) (5). إلّا أنّه لم يرد إلينا من شعره ما يزيد (( على مائة و عشرة أبيات، موزّعة على تسع عشرة قصيدة ومقطوعة أكثرها تسعة

http://albordj. : منظر: عبد المنعم القاسمي، عن التّصوّف و الصّوفيّة في الجزائر، الموقع الإلكتروني: blogspot.com

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - خير الدّين الزّركلي، الأعلام —تراجم لأشهر الرّجال و النّساء من العرب و المستعمرين و المستشرقين - دار العلم للملايين، بيروت، ط15، 2002، ج2، ص: 73

<sup>3 -</sup> ينظر: عادل النويهض، معجم أعلام الجزائر من صدر الإسلام حتّى العصر الحاضر، مؤسّسة نويهض الثّقافيّة، بيروت، ط2، 1980، ص: 58

<sup>4 -</sup> ينظر: عمر بن قينة، أدب المغرب العربيّ قديما، ديوان المطبوعات الجامعيّة، بن عكنون، الجزائر، 1994، ص، ص: 25، 26، 27

<sup>5 -</sup> محمّد الأخضر عبد القادر السّائحي، بكر بن حمّاد شاعر المغرب العربيّ في القرن النّالث الهجريّ، وزارة الثّقافة، الجزائر، 2007، ص: 9

عشرة بيتا، و أقلّها بيتا واحدا. و هو القدر الّذي اِستطاع جمعه " محمّد بن رمضان شاوش "، و أصدره تحت عنوان " الدّر الوقّاد من شعر بكر بن حمّاد )) (1).

لقد نظم الشّاعر "بكر بن حمّاد" في غرض "الزّهد"، كما نظم في مختلف الأغراض، من وصف، و رثاء، و هجاء، و مدح. و الزّهد هو المعين على (( مجاهدة النّفس، والتّقشّف والإنشغال برضا الله و طاعته )) (2).

يقول بكر بن حمّاد في هذا الغرض:

لَقَدْ جَمَحَتْ نَفْسِي فَصَدَّتْ وَ أَعْرَضَتْ وَ قَدْ مَرَقَتْ نَفْسِي فَطَالَ مُرُوقُهَا فَرُضَتْ وَ قَدْ مَرَقَتْ نَفْسِي فَطَالَ مُرُوقُهَا سَتَأْكُلُهَا اللَّيدَانُ فِي بَاطِنِ اَلْثَرَى وَ يَذْهَبُ عَنْهَا طِيبُهَا وَ خُلُوقُها (3). و يقول في ضرورة الإيمان بالقضاء و القدر:

تَبَارَكَ مَنْ سَاسَ اَلْأُمُورَ بِعِلْمِهِ وَ ذُلَّ لَهُ أَهْلُ اَلْسَّمَواَتِ وَ اَلْأَرْضِ وَمَنْ قَسَّمَ اَلْأَرْزَاقَ بَيْنَ عِبَادِهِ وَ فَضَّلَ بَعْضَ اَلْنَّاسِ فِيهَا عَلَى بَعْضِ وَمَنْ قَسَّمَ اَلْأَرْزَاقَ بَيْنَ عِبَادِهِ وَ فَضَّلَ بَعْضَ اَلْنَّاسِ فِيهَا عَلَى بَعْضِ فَمَنْ ظَنَّ أَنَّ الْحِرْصَ فِيهَا يَزِيدُهُ فَقُولُوا لَهُ يَزْدَادُ فِي الْطُّولِ وَ الْعَرْضِ (4).

إنطلاقا ممّا سبق، فإنّنا نلاحظ الصّبغة الدّينيّة الّتي ميّزت شعر بكر بن حمّاد، و من هنا يمكن ربط نشأة الشّعر الدّينيّ الجزائريّ بتاريخ تأسيس أوّل دولة إسلاميّة و هي " الدّولة الرّستميّة "، و قد برزت في شعر هذه الفترة خصائص مختلفة، (( منها النّزعة الدّينيّة ببعدها الإجتماعيّ، الّتي مدّت ظلالها على بعض الإجّاهات الأخرى، مثل موضوع الفخر، والمدح والوصف، و الإعتذار

<sup>1 -</sup> عبد العزيز نبوي، الشّعر المغربيّ القديم، ص، ص: 132، 133

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سعد بوفلاقة، دراسات في أدب المغرب العربيّ، ص: 108

<sup>247</sup>: ص: الجزائر في التّاريخ، ص $^3$ 

<sup>4 -</sup> عمر بن قينة، أدب المغرب العربيّ قديما، ص: 28

و هو ما يترجم سيادة الفكر الديني في هذه الفترة، حيث كانت الثقافة الدينية العمود الفقري لثقافة المثقف و محور تفكيره )) (1).

الشّعر الدّينيّ في الجزائر إذاً إرتبط بعامل الفتوحات الإسلاميّة لبلاد المغرب، و تنوّعت أغراضه من زهد، و تصوّف، و مديح نبويّ، و مولّديات، و ما يتّصل بما من تشوّق للبقاع المقدّسة و توسّلاتٍ.

و تشهد القرون الموالية بروز أعداد كبيرة من الشّعراء الّذين أبدعوا في مجال الشّعر الدّينيّ الإسلاميّ، و كتب التّراجم الكثيرة الّتي تزخر بها المكتبة التّراثيّة الجزائريّة شاهدة على ذلك. نذكر منها على سبيل المثال -لا الحصر-:

" تعريف الخلق برجال السلف " للحفناوي، " أعلام الفكر و الثّقافة في الجزائر المحروسة " ليحيى بوعزيز، " أعلام الفكر و التّصوّف بالجزائر " لعبد القادر بوعرفة الهلالي، " نفح الطّيب " للمقري، و " عنوان الدّراية " للغبريني.

و من أعلام الشّعر الدّينيّ الجزائريّ القديم، نذكر:

1-أبو مدين شعيب بن الحسين التلمساني (ت.594هـ): و هو من أقطاب التّصوّف البارزين في الجزائر، له ديوان شعر بعنوان " المنن الرّبّانيّة الوهبيّة في المآثر الغوثيّة الشّعبيّة "، إلى جانب عديد القصائد، و كذا الآثار العلميّة، و معروف عنه أنّه بارع في الشّعر و قول الحكمة (2).

2-عفيف الدّين التّلمساني (ت.690هـ): (( اِنتهج التّصوّف طريقة في تقذيب النّفس، وتقصّي الحقيقة، و اِتبع منهج الإمام محي الدّين بن عربي، له شعر حسن، يميل إلى الغموض، إذْ غلب عليه الرّمز الصّوفيّ)) (3).

<sup>47 :</sup> عمر بن قينة، أدب المغرب العربيّ قديما، ص $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> ينظر: مختار حبار، الخطاب الأدبيّ القديم في الجزائر -دراسة بيليوغرافيا-، منشورات مختبر الخطاب الأدبيّ في الجزائر، جامعة وهران، 2007، ص: 32

<sup>3 -</sup> عبد المنعم الحفني، المعجم الصّوفيّ، عربيّة للطّباعة و النّشر، دار الرّشاد، القاهرة، ط1، 1997، ص: 11

3-إبن خميس التلمساني: وكان من فحول الشّعراء و أعلام البلغاء، حافظا لأشعار العرب وأخبارها، أقدر النّاس على إجتلاب الغريب، دبّاجا لا نظير له. نظم في الزّهد و التّصوّف وإشتهر بذلك.

و من قوله في الزّهد:

فَلاَ تَرْجُ مِنْ دُنْيَاكَ وُدّاً وَ إِنْ يَكُنْ فَمَا هُوَ إِلَّا مِثْلَ ظِلِّ ٱلْسَحَابِ فَلاَ تَرْجُ مِنْ دُنْيَاكَ وُدّاً وَ إِنْ يَكُنْ فَمَا هُوَ إِلَّا مِثْلَ طَلِي اللَّهِ وَ تُحَابِي (1).

4-أبو حمّو موسى الثّاني (ت.791هـ): (( درس على يد أشهر العلماء، فنال من العلم حظّا وافرا مكّنه من تحصيل مبادئ العربيّة و العلوم الدّينيّة )) (2).

و من القصائد الّتي نظمها بمناسبة الإحتفال بالمولد النّبويّ الشّريف، نقتطف هذه الأبيات:

وَ مَا أَرْتَجِي إِلَّا شَفَاعَةَ خَيْرَ مَنْ أَتَى بِالنَّهُدَى يَهْدِي لِدِينٍ حَنِيفِي فَمَوْلِدُهُ قَدْ أَشْرَقَ ٱلْكُوْنَ كُلَّهُ وَكُلَّ سَنَى شَمْسِ وَ بَدْرٍ وَ دَرِي (3).

5-محمّد بن أبي زيد الخزرجي: ((كان أديبا بارع الكتابة، شاعرا مجيدا، رائق الخطّ، و له في التّصوّف نظم حسن و كثير في الزّهد، و سبل الخير و الوعظ، و تنزيه الباري سبحانه وتعالى))(4). كقوله:

<sup>1 -</sup> الطّاهر توّات، ابن خميس التّلمساني -حياته و شعره-، الملكيّة للطّباعة و النّشر و التّوزيع، الحرّاش، الجزائر، ط1، 2007، ص، ص: 59/58

<sup>72 -</sup> عبد الحميد حاجيات، أبو حمّو موسى الزّيّاني -حياته و آثاره-، ص:  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - المرجع نفسه، ص: 346

<sup>4 -</sup> يحيى بن خلدون، بغية الرّوّاد في ذكر الملوك من بني عبد الوارد، مطبعة بيير فونطانا الشّرقيّة، الجزائر، مج1، 1903، ص:

عَدَمٌ عَلَى ٱلْتَّفْصِيلِ وَ ٱلْإِجْمَالِ

وَ اعْلَمْ بِأَنَّكَ وَ الْعَوَالِمَ كُلُّهَا

فَالْكُلُّ دُونَ اَللَّهِ إِنْ حَقَّقْتَهُ

لَوْلَاهُ فِي مَحْوِ وَ فِي اِضْمِحْلَالِ (1).

-6ابن الجنان: ((كان له في الزّهد و مدح النّبيّ صلّى الله عليه و سلّم بدائع )) - كقوله:

اَللَّهُ زَادَ مُحَمَّدًا تَكْريماً

وَ حَبَاهُ فَضْلاً مِنْ لَدُنْهِ عَظِيماً

وَ اِخْتَصَّهُ فِي ٱلْمُرْسَلِينَ كَرِيماً

ذَا رَأْفَةٍ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيماً صَلُّوا عَلَيْهِ وَ سَلِّمُوا تَسْلِيماً (3).

7-أحمد بن يحيى بن أبي حجلة (ت.776هـ): حفظ القرآن الكريم، و اِطّلع على التّفاسير المشهورة، و تفقّه في المذهب المالكيّ، في زاوية جدّه أبي حجلة عبد الواحد (4)، له خمس دواوين في المدائح النّبويّة، و (( هو من عائلة صوفيّة تلمسانيّة )) (5).

و هذه بعض أبياته يصف فيها شوقه إلى المدينة المنوّرة:

وَ تَحِنُّ مَنْ طَرَبَ إِلَى ذِكْرَاهَا وَ ظَلَلْتَ تَرْتَعُ فِي ظِلَالِ رُبَاهَا هَيْهَاتَ أَيْنَ اَلْمِسْكُ مِنْ رُبَاهَا دَارُ اَلْحَبِيبِ أَحَقُّ أَنْ تَهْوَاهَا فَلَا أَنْتَ أَنْتَ إِذَا حَلَلْتَ بِطَيْبَةَ

لَا تَحْسِبْ ٱلْمِسْكَ ٱلْذَّكِيَّ كَتُرْبَتِهَا

<sup>1 -</sup> يحيى بن خلدون، المرجع نفسه، ص: 29

 $<sup>^{2}</sup>$  – أحمد بن محمّد بن محمّد المقري التّلمساني، نفح الطّيب من غصن الأندلس الرّطيب، تح: إحسان عبّاس، دار صادر، بيروت، مج: 7، 1988، ص، ص: 416، 416

<sup>432</sup>: ص: المصدر نفسه، ص $^{3}$ 

<sup>4 -</sup> ينظر: عبد القادر بوعرفة الهلالي، أعلام الفكر و التّصوّف بالجزائر، ص: 63

<sup>5 -</sup> عمّار هلال، العلماء الجزائريّون في البلدان العربيّة الإسلاميّة، ديوان المطبوعات الجامعيّة، الجزائر، 2010، ط2، ص:

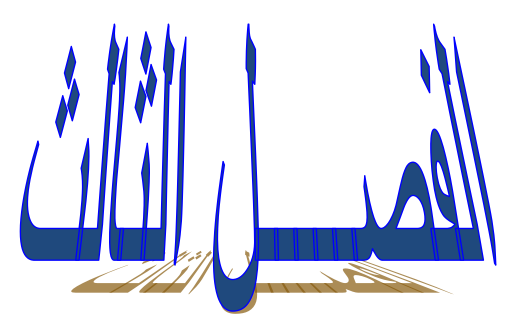
# طَابَتْ فَإِنْ تَبْغ ٱلْتَطَيُّبَ يَا فَتَى فَأَدِمْ عَلَى ٱلْسَّاعَاتِ لَثْمَ ثَرَاهَا (1).

-عبد الرّحمان التّعالبي (ت.875هـ): و هو أحد شعراء التّصوّف المشهورين، ذلك أنّ (( اِسم التّعالبي قد اِلتصق بالرّهد و التّصوّف، كما اِلتصق اِسم اِبن رشد بالفلسة، و اِبن خلدون بالتّاريخ و الاِحتماع )) (2).

بالإضافة إلى شعراء آخرين، سنكتفي بذكر أسماءهم فقط —نظرا لكثرتهم— وهم: "محمّد بن سليمان"، "أبو عبد الله الإشبيلي"، "أبو علي حسن بن الفكون القسنطيني"، "محمّد بن يوسف القيسي"، "محمّد بن مرزوق الخطيب"، "محمّد بن أحمد اللّحام"، "محمّد بن أبي بكر العطّار"، "إبراهيم بن أبي بكر الأنصاريّ"، "أبو محمّد عبد الله البستكري"، "محمّد بن أبي جمعه التلالسي"، "بركات العروسي القسنطيني"، "أبو محمّد عبد الحقّ بن ربيع الأنصاري"، "أبو عبد الله محمّد التميمي القلعي"، "أبو عبد الله محمّد الكناني"، " أبو العبّاس أحمد بن الغمّاز الأنصاري".

<sup>1 -</sup> الرّبيع بن سلامة، محمّد العيد تاوته، عمّار ويس، عزيز لعكايشي، موسوعة الشّعر الجزائريّ، شركة دار الهدى للطّباعة و النّشر و التّوزيع، عين مليلة، الجزائر، 2009، ص: 134

<sup>2 -</sup> أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر التّقافيّ، المؤسّسة الوطنيّة للكتاب، الجزائر، 1985، ج1، ط2، ص: 8



شعريّة الإنزياح في قصيدة (شهر الصّيام)

-المبحث الأوّل: تعريف الإنزياح

-المبحث الثّاني: شعريّة الإنزياحات التّركيبيّة في قصيدة (شهر الصّيام).

-المبحث القّالث: شعريّة الإنزياحات الدّلاليّة في قصيدة (شهر الصّيام).

# المبحث الأوّل: تعريف الإنزياح

لا يمكن الحديث عن الشّعريّة دون الحديث عن أكثر المفاهيم اِرتباطا بالشّعريّة، خاصّة تلك الّتي تناولتها الدّراسات الّتي دارت حول الشّعريّة اللّسانيّة (1).

وأكثر المفاهيم إرتباطا بالشّعريّة "مفهوم الإنزياح"، و للمبدع كلّ الحقّ في تشكيل الكلمات وتوسيع المعاني، وتجاوز المألوف، ليُخرج عملا أدبيا مبتكرا، والأداة الّتي يستخدمها لتحقيق ذلك، هي "الإنزياح".

# 1-تعريف الإنزياح:

#### أ-لغة:

جاء في "لسان العرب" لإبن منظور: نَزَح: نزح الشّيء نزحا و نزوحا: بَعُدَ، و جاء من بلد نزيح أي بعيد، و نزح البئر ينزحها، و ينزحها نزحا و أنزحها إذا اِستقى ما فيها حتّى ينفذ و قيل حتّى يقلّ ماؤها. و النَّزَحُ: الماء الكدر، و أنت بمنتزَح من كذا أي ببعد منه (2). و قال الأعشى:

وَ أَرْمَلةٍ تَسْعَى بِشُ عِثْ كَأَنَّهُ وَ إِيَّاهُمْ، رَبُدُ أَحْثَتْ رِئَالَهَا وَ أَرْمَلةٍ تَسْعَى بِشُ عَلَيْنَا فَأَصْبَحَتْ زَخِيّة بل، قَدْ أَزَحْنَا هُزَالَهَا وَنَالَهَا

قال اِبن بري: "هنّأنا" أي أطعمنا، و "الشّعث": أولادها، و "الرّبد": النّعام، و "الرّبدة": لونها، و "الرّبال": جمع "رأل" وهو فرخ الحمام (3).

و في "أساس البلاغة": بلد نازح، و قد نزح نزوحا، و اِنتزح اِنتزاحا: بَعُدَ. و إبل منازيح: من بلاد بعيدة (<sup>4</sup>).

 $<sup>^{-1}</sup>$  أنظر: موسى سامح ربابعة، الأسلوبيّة مفاهيمها و تجلّياتها، دار الكندي، الكويت، ط  $^{-1}$  وأنظر: موسى سامح ربابعة، الأسلوبيّة مفاهيمها و تجلّياتها، دار الكندي، الكويت، ط

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن منظور، لسان العرب، دار الكتب العلميّة، بيروت، 208/2 ( مادّة نزح ).

<sup>86</sup>: ينظر: إبن منظور، لسان العرب، دار صادر، بيروت، مج 4، ط4، ص $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> الزّمخشري، أساس البلاغة، دار النّفائس، دمشق، سوريا، ص: 583

و عند "الفراهيدي": نزح: نزحت الدّار تنزح نزوحا أي بَعُدت، و وصل نازح أي بعيد (1). نزح من المكان: تركه، هجره، نزح عن.....: رحل عن....، بارَح: نازَح<sup>(2)</sup>.

نلاحظ -ممّا تقدّم- أنّ المعجم الوسيط و القاموس المحيط، لا يختلفان عن لسان العرب في تأكيدهم على أنّ معنى الإنزياح يشمل معنى البعد.

أمّا إذا عدنا إلى القاموس الموسوعيّ "لاروس"، و بحثنا في مادّة " Ecart"، لوجدنا دقّة أكبر في تحديد المصطلح، إذ أنّ الإنزيّاح هو (حركة عدول عن الطّريق أو خطّ السّير ).

« Action de s'ecarter de se detourner de son chemin. D'une ligne de conduite .

هذا لغويّا، أمّا أدبيّا في القاموس نفسه، فإنّ الإنزياح يعني ( فعل الكلام الّذي يبتعد عن القاعدة). « Ecart de langage parole qui transgresse les convenances grossierete .

### ب-إصطلاحا:

ليس ثمّة من يجادل في أنّ معرفة المصطلح مفتاح من أهمّ مفاتح العلم (3)، فالغوص العميق في أبحار أيّ علم من العلوم، يتطلّب الإحاطة بكلّ مفاتيحه و مصطلحاته.

ومفهوم الإنزياح مفهوم تجاذبته و تعلّقت بدائرته مصطلحات و أوصاف كثيرة، و من البديهي أن تتفاوت فيما بينها تفاوتا كبيرا، و لكنّ كثرتما تلفت النّظر حقّا.

ويكاد الإجماع يكون على أنّ مفهوم الإنزياح هو (( خروج عن المألوف أو ما يقتضيه الظّاهر، أو خروج عن المعيار لغرض قصد إليه المتكلّم، أو جاء عفوا لخاطر، لكنّه يخدم النّصّ

<sup>162</sup>: ابن أحمد الفراهيدي، كتاب العين، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> حمّد محمّد داود، المعجم الوسيط، دار غريب، القاهرة، ص: 216.

<sup>3-</sup> أحمد محمّد ويس، الإنزياح و تعدّد المصطلح، عالم الفكر، المحلّد 25، العدد 3، 1997، ص: 57

بصورة أو بأخرى، بدرجات متفاوتة )) (1). و ما هو (( إلّا استعمال المبدع للّغة استعمالا يخرج بما عمّا هو معتاد و مألوف، بحيث يؤدّي ما ينبغي له أن يتّصف به من تفرّد و إبداع وقوّة جذب و أسر )) (2)، إذ أنّه يسمح لهذا المبدع بمراوغة اللّغة و الإنزيّاح عن قوانينها المعياريّة الّتي تحاول ضبط الخروج عن المألوف و المعتاد من اللّغة نفسها.

## 2-الإنزياح عند الغرب:

تعدّدت المصطلحات الدّالة على مفهوم الإنزياح في المصادر النّقديّة الغربيّة، جرّاء تعدّد الحدود الإصطلاحيّة، و التّعريفات الّتي تعبّر عن مفاهيم متداخلة و متقاربة، غير أنّ الإجماع والإصطلاح تحقّق على المصطلحين:

( Ecart-Deviation ) في الفرنسيّة، و ( Deviation ) في الإنكليزيّة.

و تكشف لنا المصادر و المراجع عن عدّة مصطلحات، منها: "الإنزياح" و "التّجاوز" لدى فاليري، و"الإنحريف" لدى سبيترز، و"الإختلاف" لرينيه ويلك وأوستن وارين و"الإطاحة" لبايتار، و "المخالفة" أو "الكسر" لدى تيري، و "الشّناعة" أو "الفضيحة" لرولان بارث، و "الإنتهاك" لكوهين، و "خرق السّنن و اللّحن" أو "الشّدوذ" لتودوروف و"العصيان" أو "الجنون" لآراغون، و "خيبة الإنتظار" لرومان ياكبسون، و "الإنزياح" عند جورج مونان، و "التّحريف" لجماعة (مو)، و "الخطأ" لشارل بالى، و "التّشويه المتناسق"

لدى ميرلوبونتي، و "الشّذوذ" الّذي ترجم عن ريفاتير، و "الإنعطاف" الّذي نقل عن جون كوهين (3).

59

<sup>1-</sup> يوسف أبو العدّوس، الأسلوبيّة : الرّؤية و التّطبيق، دار المسيرة، الأردن، ط1، 2007، ص: 80

<sup>2-</sup> أحمد محمّد ويس، الإنزيّاح من منظور الدّراسات الأسلوبيّة، المؤسّسة الجامعيّة للدّراسات و النّشر و التّوزيع، بيروت، لبنان، ط1، 2005، ص: 7

<sup>3-</sup> ينظر: يوسف أبو العدّوس، الأسلوبية: الرّؤية و التّطبيق، ص: 8. و عبد السّلام المسدّي: الأسلوبيّة و الأسلوب، 1982، ص: 75.

و ترى بعض الدراسات الحديثة أنّ هذه المسمّيات المختلفة، هي في الحقيقة لمسمّى واحد، يمكن أن يُطلق عليها اِسم (عائلة الإنزياح)، و ليس الإختلاف في التّسمية إلّا نتيجة لإختلاف النّظرة إلى التّطبيقات و التّحليلات (1)، و تعود هذه العائلة لغويّا إلى اللّفظة اللّاتينيّة المتأخّرة) و النّظرة إلى اللّذي اِشتق منها المصطلح ( Deviation) أو (Deviation)، و الّي تعني الإنحراف عن الطّريق، ف ( via ) ظرف مكان معناه "عن الطّريق" أو "بِطريق" أو "في الطّريق"، و هذه الدّلالة القاموسيّة هيّ الّتي أثّرت لاحقا في المعنى الإصطلاحي للكلمة (2).

و قد إختلف النقاد الغربيّون في تحديد مفهوم "الإنزيّاح"، مثلما إختلفوا في تحديد المصطلح. فعرّفه "جون كوهن" بأنّه (( إنحراف عن معيار، و هو قانون اللّغة الإعتياديّة المألوفة و هو يعادل بذلك الأسلوب الّذي هو كلّ ما ليس شائعا و لا عاديّا و لا مطابقا للمعيار المألوف، يحمل قيمة جماليّة، فهو خطأ، لكنّه كما يقول "يورنو" خطأ مقصود )) (3).

فهو يرى أنّ الشّرط الأساسيّ لحدوث الشّعريّة هو حصول الإنزيّاح، باعتباره حرقا للنّظام اللّغويّ المعتاد، و الإنزياح عنده يكمن في الشّعر، إذ يقول أيضا (( في لغة الشّعراء يوجد عنصر ثابت على الرّغم من الإختلافات، أي وجود طريقة واحدة للإنزياح بالقيّاس إلى المعيار))(4).

و يؤكد كوهن على الوظيفة التوصيليّة للخطاب الشّعريّ، و على الوظيفة الشّعريّة الّتي ترى في الغاية من الإنزيّاح هي تشكيل الصّورة الشّعريّة الّتي بموجبها يتغيّر المعنى، فالشّعريّة الذن موضوعها الإنزياح الّذي تتحقّق فيه صورة مختلفة بلغة تتجاوز المعطى اللّغويّ المتواضع عليه (5).

<sup>08</sup>: سنظر: يوسف أبو العدّوس، الأسلوبيّة: الرّؤية و التّطبيق، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  يوسف وغليسي، إشكاليّة المصطلح في الخطاب النّقدي العربي الجديد، الدّار العربيّة للعلوم ناشرون، ط 1، 2008، ص: 205

 $<sup>^{2}</sup>$  بشرى موسى صالح، المرآة و النّافذة، 2001، ص، ص: 2، 3.

<sup>4-</sup> ينظر: نور الدّين السّدّ، الأسلوبيّة و تحليل الخطاب، دار هومه، الجزائر، 2010، ص: 208

<sup>5-</sup> ينظر: فريدة مولى، شعريّة الخطاب الأدبيّ، مجلّة الموقف الأدبيّ، سوريا، العدد 414، 2005، ص، ص: 74، 75.

أمّا "ريفاتير"، فقد رأى في الأسلوب إنزياحا عن النّمط التّعبيريّ المتواضع عليه، وهو خروج عن القواعد اللّغويّة، و عن المعيار الّذي هو الكلام الجاري على ألسنة النّاس في إستعماله، و غايته التّوصيل و الإبلاغ (1). و نقل الدّكتور عبد السّلام المسدّي مفهوم الإنزياح عن ريفاتير (( بأنّه خرق للقواعد حينا، و لجوء إلى ما نُدر من الصّيغ حينا آخر، فأمّا في حالته الأولى، فهو من مشمولات علم البلاغة، فيقتضي إذن- تقييما بالإعتماد على أحكام معياريّة و أمّا في صورته الثّانية، فالبحث فيه من مقتضيات اللّسانيّات عامّة و الأسلوبيّة خاصّة )) (2).

أمّا "فونتاني" فيعزو هذه الظّاهرة الأسلوبيّة إلى عبقريّة اللّغة، إذ تسمح بالإبتعاد عن الإستعمال المألوف، فتوقع في نظام اللّغة إضطرابا يصبح هو نفسه إنتظاما جديدا يطابق بين الأسلوب و مجموع الصّور الّتي يحملها الخطاب، و تكون من البروز، بحيث يحدث الوقع اللّذيذ<sup>(3)</sup>.

و يربط "ويلك" و "وارين" بين مفهوم الأسلوب بمجموع المفارقات في النّظام التّركيبيّ اللّغويّ للخطاب الأدبيّ وغيره من الأنظمة، وهي مفارقات تنطوي على إنحرافات ومجاذبات، بما يحصل الإنطباع الجماليّ (4).

و حاول "ياكبسون" تدقيق مفهوم الإنزيّاح، فسمّاه حيبة الإنتظار، من باب تسمية الشّيء بما يتولّد عنه (<sup>5)</sup>.

و أمّا "روزو"، فقد عرّف مصطلح الإنزيّاح عام 1931، فقال أنّه (( اِختيار الكاتب لِما من شأنه أن يخرج بالعبارة عن حيادها، و ينقلها من درجتها إلى الصّفر إلى خطاب يتميّز بنفسه))

(6)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع السّابق، ص: 73.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: عبد السّلام المسدّي، الأسلوبيّة و الأسلوب، دار سعاد الصّباح، ط  $^{4}$ ، 1993، ص:  $^{2}$ 

<sup>2:</sup> ينظر: كاظم سعد الدّين، الأسلوب و الأسلوبيّة، 1985، ص= 2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- ينظر: المرجع نفسه، ص: 2

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- المرجع نفسه، ص: 64.

<sup>2:</sup> المرجع نفسه، ص $^{-6}$ 

و "تودوروف" و "فاليري" ينظران إلى الأسلوب اعتمادا على مبدا الإنزياح، فيعرّفه الأولى النّه لحن مبرّر، ما كان يوجد لو أنّ اللّغة الأدبيّة كانت تطبيقا كليّا للأشكال النّحويّة الأولى (1)، أمّا الأحير، فيرى فيه كذلك المخرافا عن قاعدة ما (2).

و كتب "موكاروفسكي" بحثا في اللّغة المعياريّة و اللّغة الشّعريّة، اِنتهى فيه إلى أنّ السّمة الّتي تميّز اللّغة الشّعريّة عن اللّغة المعياريّة، هي اِنحرافها عن قانون اللّغة المعياريّة و حرقها له، فضلا عمّا تمتاز به من معجم خاصّ و صيغ نحويّة، سمّاها "الضّرائر الشّعريّة" (3).

فاللّغة المعياريّة هي الكلام العادي، فإذا إنحرفت عن قانونها المتَعارَف عليه، صارت لغة شعريّة.

ويُرى أنّ مصطلح الإنزيّاح أصل على يد "كوهن"، إذ أرسى القواعد الأساسيّة لنظريّة "الإنزيّاح" في كتابه "بنية اللّغة الشّعريّة". فهو يرى أنّ الشّعر (( إنزيّاح عن معيار هو قانون اللّغة، و لكنّه ليس إنزياحا عشوائيّا أو إعتباطيّا، و بالتّالي، فاللّغة الشّعريّة إنحراف عن الكلام العاديّ)) (4).

و يوضّح "كوهن" ذلك، من خلال حديثه عن اللّغة الشّعريّة، إذْ عدّها عبورا من المفهوم إلى الصّورة، فالعلاقة بين الدّال و المدلول تقوم على المفهوم، في حين أخّا بين الدّال والمدلول الثّاني تقوم على الصّورة، كما يعتقد أنّ الإنزيّاح هو وحده يزوّد الشّعريّة بموضوعها الحقيقي.

# 3-الإنزياح عند العرب:

تناول النقد العربيّ قضيّة الإنزيّاح من قبل، بأسلوب يضاهي أحيانا مستوى المدارس الأسلوبيّة الغربيّة الحديثة، و إن كان مصطلح الإنزيّاح حديث النّشأة، إلّا أنّ الظّاهرة الّتي يدلّ

<sup>1</sup> ينظر: كاظم سعد الدّين، الأسلوب و الأسلوبيّة، 1985، ص: 1

 $<sup>^{-2}</sup>$  ينظر: صلاح فضل، علم الأسلوب: مبادئه و إجراءاته، 1998، ص:  $^{-2}$ 

<sup>3-</sup> ينظر: موكاروفسكي، اللّغة المعياريّة و اللّغة الشّعريّة، ترجمة: ألفت الرّوبي، فصول، مج: 5، 1985، ص: 14

<sup>4-</sup> ينظر:جون كوهن، بنية اللّغة الشّعريّة، تح: محمّد الولي العمري، دار توبقال، المغرب، ط1، 1986، ص: 6-16

عليها ليست جديدة، بل تعود جذورها إلى القدم، و إن كانت حاضرة بمسمّيات مختلفة، فعند قراءتنا للتّراث الفكريّ العربيّ القديم، تصادفنا مصطلحات شيّى، منها: العدول، الإلتفات الضّرورة الشّعريّة، الشّعريّة، الشّجاعة العربيّة....و هي مصطلحات تنتمي في غالب الأمر إلى حقول معرفيّة مختلفة، من علوم اللّغة و البلاغة و النقد العربيّ، إلّا أنّه لا إختلاف في كون مجمل هذه المصطلحات تدور حول بعد مفهوميّ واحد، و هو الإقبال على الكلام بجرأة، أو الإتيان بالجديد المخالف للسّابق، دون إعتباطيّة أو عشوائيّة.

الأمر الذي جعل العرب القدامي متيقظين إلى وجود مستويين من الكلام، وإعترافهم للشّعراء بأخّم ((أمراء الكلام يصرفونه أنيّ شاؤوا، و جائز لهم ما لا يجوز لغيرهم من إطلاق المعنى و تغيّره، و مدّ مقصوره وقصر ممدوده، والجمع بين لغاته، والتّفريق بين لغاته، وإستخراج ما علّت الألسن عن وصفه و نعته، و الأذهان عن فهمه و إفصاحه، فيقرّبون البعيد و يبعدون القريب، و يُحتجّ عليهم )) (1).

و مفهوم الإنزيّاح، ورد في مؤلّفات العرب القدامي بمصطلحات مختلفة، سنحاول ذكر بعضها من باب التّمثيل لا من باب الحصر.

و من أقوى المصطلحات قديما تعبيرا عن مفهوم الإنزيّاح هو "العدول" (2)، الّذي (( يمثّل الطّاقة الإيحائيّة في الأسلوب )) (3)، و قد ورد هذا المصطلح في أكثر كتب النّقد و اللّغة والبلاغة (4)، مثل كتاب "الخصائص" لإبن جتّي (ت.322هـ)، و "مفتاح العلوم" للسّكاكي (ت.395هـ)، و "دلائل الإعجاز" للجرجاني (ت.417هـ)، و غيرها من المؤلّفات.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: عبد الحكيم راضى، نظريّة اللّغة في النّقد العربيّ، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر،  $^{-2003}$ ، ص:  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  أحمد ويس، الإنزيّاح في التّراث النّقدي و البلاغي، دار رسلان للطّباعة و النّشر و التّوزيع، ط  $^{1}$ ،  $^{2015}$ ، ص:  $^{2}$ 

<sup>3-</sup> ينظر: محمّد عبد المطّلب، البلاغة و الأسلوبيّة، 1984، ص: 99.

<sup>4-</sup> ينظر: أحمد محمّد ويس، الإنزيّاح و تعدّد المصطلح، مجلّة عالم الفكر، مج 25، ع 3، حانفي- مارس، ص: 63.

و قد ورد عن "إبن حتى" مصطلح العدول مرتبطا بمصطلح آخر هو "الإتساع"، و ذلك من خلال حديثه عن الحقيقة و المجاز، فيقول: (( و إنّما يقع المجاز و يُعدل إليه عن الحقيقة لمعان ثلاثة، و هي: الإتساع، و التّوكيد، و التّشبيه )) (1).

أمّا "السّكّاكي"، فيرى العدول أسلوبا من أساليب البلاغة العربيّة، إذ يقول: (( العدول عن التّصريح، باب من البلاغة يُصار إليها كثيرا، و إن أورثَ تطويلا )) (2).

أمّا "عبد القاهر الجرجاني"، فقد استعمل مصطلح العدول في قوله: (( إعلم أنّ الكلام الفصيح ينقسم قسمين: قسم تعزى المزيّة و الحسن فيه إلى اللّفظ، و قسم يعزى ذلك فيه إلى النّظم. فالقسم الأوّل: الكناية و الاستعارة و التّمثيل الكائن على حدّ الاستعارة، و كلّ ما كان فيه عن الجملة مجاز و اِتّساع و عدول باللّفظ عن الظّاهر )) (3).

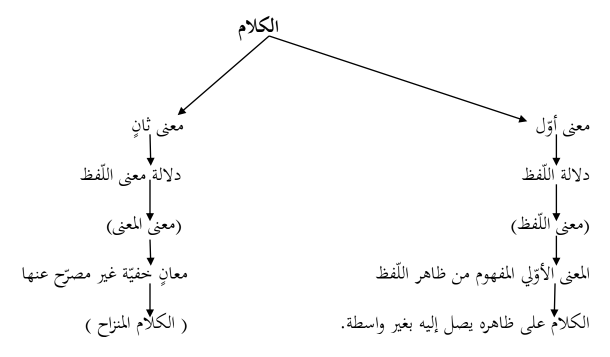
و قد عبر الجرجاني عن ذلك أفضل تعبير بمفهوم باقٍ على مرّ العصور، ألا و هو "معنى المعنى". و يمكن تلخيص مفهوم "معنى المعنى" عنده بالشّكل الآتي<sup>(4)</sup>.

<sup>267/3</sup> إبن جنّى، الخصائص، -1

 $<sup>^{2}</sup>$  السكاكي، مفتاح العلوم، تح: نعيم زرزور، دار الكتب العلميّة، بيروت، لبنان، ط 2،  $^{1987}$ ، ص:  $^{2}$ 

<sup>329</sup> صند القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز،تح: محمود محمّد شاكر أبو فهر، مكتبة الخانجي، القاهرة، ص: 329

<sup>4-</sup> دانا عبد اللّطيف سليم حمّودة، شعريّة النّشر: طوق الحمامة أنموذجا، جامعة الشّرق الأوسط، 2011-2012



و تحدّث "الجاحظ" (ت. 255هـ) عن الإنزياح، ولكن بمصطلح آخر أسماه "الغرابة" إذ يقول: (( إنّ الشّيء من غير معدنه أغرب، وكلّما كان أغرب كان أبعد في الوهم، و كلّما كان أبعد في الوهم كان أطرف، و كلّما كان أعجب، وكلّما كان أعجب كان أبدع )) (1). فمن خلال هذه المقولة، يتّضح لنا أنّ الجاحظ يشجّع على تجاوز المألوف، و الإتيان بمعانٍ جديدة تثير المتلقّى.

و ورد كذلك مفهوم الإنزياح عند "إبن رشيق" بإسم "الإتساع"، و عند "إبن رشد" بإسم "الإستدلال و التعبير".

هذه أبرز مفاهيم الإنزياح الّتي تردّدت في التّراث عند القدماء، و تبيّن الدّراسة التّشابه - إلى حدِّ ما - بينها، إذ يُرى أخّا ترتكز على خروج اللّفظة من معناها المعجمي إلى معانٍ تخيّليّة، و تبيّن لنا -أيضا - أنّ مفهوم الإنزياح ليس مفهوما جديدا على العربيّة، (( وإنّما بمفهومه المعاصر هو

<sup>90:</sup> الجاحظ، البيان و التّبيين، ص-1

خروج عن المألوف أشد بكثير ممّا هو معروف عند القدماء من الخروج على اللّغة الشّعريّة، حتّى تصل العلاقة بين المعدول و المعدول عنه إلى درجة حقيقيّة جدّا )) (1).

و في مقابل التّعدّد الإصطلاحيّ في اللّغات الأجنبيّة، تعدّدت المصطلحات الدّالة على مفهوم مصطلح (Deviation)، أو المقابل العربيّ له في العصر الحديث، و يحصي الدّكتور وغليسي مجموعة كبيرة من البدائل العربيّة للمصطلحات الغربيّة، مشيرا إلى مترجميها ومصادرها، هي —بلا تفصيل—: " الإنزياح، الإنحراف، العدول، الفارق، البُعد، التّبعيد،الشّذوذ، الفجوة، التّجاوز، الإتساع، المجاوزة، المجاز، التّحريف، المفارقة، و اللّاعقلانيّة اللّغويّة".

و يعزو أحد الباحثين سبب إختلاف الأسلوبيين العرب المحدثين في ترجمة المصطلح، إلى الحتلاف مصادر ثقافتهم.

و يرى النّقّاد العرب المحدثون، أنّ الأسلوب في أيّ نصّ أدبيّ، هو إنحراف / إنزياح عن نموذج من الكلام ينتمي إليه سياقيّا<sup>(2)</sup>.

يعرض الدّكتور "عبد السلام المسدّي" مفهوم الإنزياح في كتابه "الأسلوبيّة والأسلوب" وفيه يرى أنّ جلّ التّيّارات الّي تعتمد الخطاب أُسًّا تعريفيّا للأسلوب، تكاد تنصبّ في مقياس تنظيريّ، هو بمثابة العامل المشترك الموحّد بينها، و يتمثّل في مفهوم الإنزياح الله وما الإنزياح عنده (( سوى إحتيال الإنسان على اللّغة و على نفسه، لسدّ قصوره و قصورهما معا))(3) إلّا أنّ هذا التّعريف – حسب وجهة نظرنا – لا يناسب دلالة مفهوم الإنزياح وينقص من قيمته وجماليته، لأنّ الإنزياح يرتقي بالكلام العاديّ و المألوف إلى كلام يتّصف بالجاذبيّة والإبداع، ويدرجه ضمن دائرة الشّعريّة، الّي تُستخدم فيها اللّغة بطريقة فنيّة.

<sup>83</sup>: الرّون، ط1، 2007، ص1 يوسف أبو العدّوس، الأسلوبيّة: الرّؤية و التّطبيق، دار المسيرة، الأردن، ط1

<sup>8</sup> : ينظر: المرجع نفسه، ص $^{-2}$ 

<sup>106:</sup> عبد السلام المسدّي، الأسلوبيّة و الأسلوب،، الدّار العربيّة للكتاب، ط3، ص $^{-3}$ 

ويعرّفه —أيضا - نقلا عن ريفاتير، بأنّه (( خرق للقواعد حينا و لجوء إلى ما نُدر من الصّيغ حينا آخر، فأمّا في حالته الأولى، فهو من مشمولات علم البلاغة، فيقتضي —إذن - تقييما بالإعتماد على أحكام معياريّة، و أمّا في صورته الثّانية، فالبحث فيه من مقتضيات اللّسانيّات عامّة و الأسلوبيّة خاصّة )) (1).

و يرى الدّكتور "عيّاشي" في الإنزياح نوعين هما: (( الخروج عن الإستعمال المألوف للّغة، أو الخروج عن النّظام اللّغويّ نفسه، أي الخروج على جملة القواعد الّي يصير بما الأداء إلى وجوده، فالإنزياح كسرٌ للمعيار في الحالتين، غير أنّه كسر مقصود من قبل المؤلّف )) (2).

من خلال هذا القول، يتضح لنا أنّ منذر عيّاشي، سعى إلى إيجاد مفهوم لمصطلح الإنزياح، و هو – على حسبه – يقع على وجهين، أحدهما خروج على النّظام اللّغويّ في حدّ ذاته، و هذا أبلغ و أوسع من سابقه.

أمّا "حسن ناظم"، فهو يرى أنّ (( الإنزياح يبحث في لغة جميع الشّعراء عن العنصر الثّابت، رغم إختلاف لغاتهم، فهو غير مختص و لا فرديّ، بل إنّه يرتبط بثنائيّة "القاعدة / العدول"، الّتي إنبثقت من البلاغة القديمة، و الّتي تبنّتها الأسلوبيّة فيما بعد )) (3)، و هذه الثّنائيّة قامت عليها نظريّة الإنزياح عند جون كوهن، أو كما يسمّيها:

المعيار / الإنزياح

L'ecart / Le norme

و يرى الدّكتور "محمّد الهادي بوطارن"، أنّ مصطلح الإنزياح يُستعمل في اللّسانيّات للدّلالة على معنيين:

<sup>103:</sup> عبد السلام المسدّي، الأسلوبيّة و الأسلوب، ص-1

<sup>2-</sup> يوسف أبو العدوس، الأسلوبيّة: الرّؤية و التّطبيق، ص: 80

<sup>3-</sup> حسن ناظم، مفاهيم شعريّة : دراسة مقارنة في الأصول و المنهج و المفاهيم، المركز الثّقافيّ العربيّ، بيروت، ط: 3، 1994، ص: 117

(( أمّا المعنى الأوّل، فهو الدّلالة على الفجوة بين اِستعمالين لغويين: قديم و حديث، أو بين عاميّ و فصيح. ففي الفرنسيّة -مثلا- هناك فرق بين كلمة ( Rei ) في الفرنسيّة القديمة، و الّتي تعني ( الملك ) بالعربيّة، و بين ( Le roi ) في الفرنسيّة الحديثة.

أمّا المعنى الثّاني لهذا الإصطلاح، فإنّه يرتبط بعلم الأسلوب، و يعني الخروج عن أصول اللّغة، و إعطاء الكلمات أبعادا دلاليّة لا متوقّعة )) (1).

و ذهب "صلاح فضل" في دراسته لمصطلح الإنزياح إلى أبعد مدى، حيث عرّفه با "لإنتقال المفاجئ للمعنى".

و تبلور مفهوم الإنزياح على يد الباحث "أحمد ويس"، إذ يرى أنّه (( اِستعمال المبدع للّغة —مفردات و تراكيب و صورا – اِستعمالا يخرج بها عمّا هو معتاد و مألوف، بحيث يؤدّي ما ينبغي له أن يتّصف يه من تفرّد و إبداع و قوّة و جذب و أسْر )) (2).

و قستم ويس الإنزياحات في تراثنا إلى ثلاثة أقسام:

أوّلا: الإنزياحات العروضيّة و الصّوتيّة، و تضمّ الضّرورة الشّعريّة و التّغيّرات الصّوتيّة.

ثانيا: الإنزياحات التّركيبيّة، و تضمّ مبحثي "التّقديم و التّأخير و الإلتفات".

ثالثا: الإنزياحات الدّلاليّة، و تضمّ كلّ أشكال الجماز ( العقليّ و اللّغويّ و المرسل ).

و من خلال هذه المفاهيم المختلفة للإنزياح، يمكننا إعتبار اللّغة الشّعريّة أرقى مستويات اللّغة، (( فكلّما تحقّق قدر أكبر من الحذف للمعايير اللّغويّة العاديّة، و الإبتعاد عن درجة الصّفر في الأسلوب، كلّما إقتربت اللّغة من جوهر الشّاعريّة )) (3).

<sup>1-</sup> محمّد الهادي بوطارن و آخرون، المصطلحات اللّسانيّة و البلاغيّة و الأسلوبيّة الشّعريّة إنطلاقا من التّراث العربيّ و من الدّراسات الحديثة، دار الكتاب الحديث، القاهرة، ط1، 2008، ص: 156.

 $<sup>^{2}</sup>$  أحمد ويس، الإنزياح في التّراث النّقديّ و البلاغيّ، دار رسلان للطّباعة و النّشر و التّوزيع، ط  $^{1}$ ،  $^{2}$ 001، ص:  $^{2}$ 

 $<sup>\</sup>frac{Z}{1}$ إبراهيم بن منظور التّركي، العدول في البنية التّركيبيّة، قراءة في التّراث البلاغيّ، محلّة أمّ القرى، ع 40، 1428هـ، ص

#### المبحث الثّاني: شعريّة الإنزياحات التّركيبيّة:

((ممّا لا ريب فيه أنّ العناصر اللّسانيّة في الخطاب المنطوق أو المكتوب، تخضع إلزاميّا لسلطة الطّبيعة الخطيّة للّغة، فهي إذ ذاك ترتبط فيما بينها بعلاقات ركنيّة تقتضيها طبيعة اللّسان إقتضاءً...، و يرتدّ ذلك في جوهره إلى مجموعة السّنن أو القوانين الّتي تعتمد في الإجراء التّأليفيّ بين العناصر المتعاقبة، الّتي تكوّن المتوالية التّلفّظيّة )) (1) و هو ما يسمّى "محور التّركيب".

سنجد الموجّه النّوعيّ للإنزياح —هنا- مكوّنا من تغيير الخطّ العاديّ للسّلسلة اللّسانيّة (أي التّأليف). و (( يجب أن تُحدَّد السّلسلة الّتي تمثّل درجة الصّفر من طرف المعيار النّحويّ للّغة الطّبيعيّة )) (2)، و هذا ما يصرّ عليه و يؤكّده الجرجاني، إذ يقول: (( و إعلم أنّ ليس النّظم إلّا أن تضع كلامك الوضع الّذي يقتضيه علم النّحو، و تعمل على قوانينه و أصوله، و تعرف مناهجه الّتي يُحمِت، فلا تزيغ عنها، و تحفظ الرّسوم الّتي رسمت لك فلا تُخلّ بشيء منها )) (3).

و يمكن لهذه السلسلة المترابطة أن تُخرق بعدة طرق، و قد حدِّدت عند بعض الباحثين فالدِّكتور عبد الباسط محمود -مثلا- يحدّدها في ثلاثة مباحث هي: (( الحذف، والإعتراض والتقديم و التاً خير )) (4)، و يحدّدها "فهنريش بليث" في ((الزّيادة، والنّقص، والتّعويض والتّبادل )) (5)، و يكتفي بعضهم بذكر التّقديم و الحذف.

69

<sup>9:</sup> ص: المسانيّات التّطبيقيّة، ديوان المطبوعات الجامعيّة، الجزائر، 1994م، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> هنريش بليث، البلاغة و الأسلوبيّة، تر: د/ محمّد العمري، المغرب: إفريقيا الشّرق، 1999، ص: 66

<sup>3-</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، تح: محمود محمد شاكر، مكتبة الخانجي للطّباعة و النّشر، ط 3، 1992، ص: 128

<sup>4-</sup> ينظر: عبد الباسط محمود، الغزل في شعر بشّار بن برد: دراسة أسلوبيّة، دار طيبة للنّشر و التّوزيع و التّحهيزات العلميّة، ليبيا، 2005م، ص: 256.

<sup>5-</sup> هنريش بليث، البلاغة و الأسلوبيّة، ص: 67.

فاللّعب بمنطقيّة الجملة النّحويّة، يعطي التّراكيب اللّغويّة صفة غير مألوفة، فتفتح ببنياتها الجديدة أفقا شعريّا جماليّا، لأنّ (( تحريك الكلمة أفقيّا إلى الأمام أو إلى الخلف، يساعد مساعدة بالغة في خروج اللّغة من طابعها النّفعيّ إلى طابعها الإبداعيّ) (1).

و يعرّف "صلاح فضل" هذا النّوع من الإنزياح، على أنّه (( إنحرافات تتّصل بالسّلسلة السّياقيّة الخطيّة للإشارات اللّغويّة، عندما تخرج عن قواعد النّظم و التّركيب، مثل الإختلاف في ترتيب الكلمات )) (2).

إذن، الإنزياح التركيبيّ هو: "مخالفةٌ أو خروجٌ عن معياريّة اللّغة دون الوقوع في هانات اللّحن و الغلط و الزّلل اللّغويّ، يلجأ إليه المبدع مدفوعا بعبقريّته اللّغويّة إلى تشكيل بُنَى لغويّة خارجة عن التّصوّرات المنطقيّة المملّة للّغة، فتمارس تلك البنى نوعا من تحريض القارئ على تتبّع الكيفيّة الّي خرجت بها اللّغة من قيود النّحويّة الصّارمة، إلى لغة متمرّدة، تتّصف بالبعد الشّعريّ الجماليّ دون أن تسيء في حركتها التّوريّة إلى القوانين العامّة للنّحو".

و سنحاول تطبيق هذه الدراسة على قصيدة دينية من قصائد الشّاعر الجزائري "محمّد العيد خليفة"، المعنونة ب"شهر الصّيام"، و هي من بحر الوافر، ذات قافية مطلقة، رويّها حرف الميم، و مجراها الكسرة، بلغ عدد أبياتها أبعة و ثمانون بيتا، و قد نشرت في جريدة البصائر سنة 1937م، تطرّق فيها محمّد العيد خليفة إلى ركن هامّ من أركان الإسلام، ألا وهو الصّوم وتنحصر معاني هذه القصيدة في مزايا الصّوم، و أجر الصّائم عند الله سبحانه وتعالى، وإلى ما يجب أن يتحلّى به المسلم من خلق سليم خلال شهر رمضان الكريم، من ضبط لشهوات النّفس، و إستمرار في العبادة، و إكرام للفقير و المتسوّل، و مقابلة الإساءة بالإحسان في إطار إحتماعيّ محاط بالتّضامن و التّعاون و التّكافل.

<sup>1-</sup> محمّد عبد المطّلب، جدليّة الإفراد و التّركيب في النّقد العربيّ القديم، مكتبة الحريّة الحديثة، 1984، ص: 143

<sup>2-</sup> صلاح فضل، علم الأسلوب: مبادئه و إجراءاته، دار الشّروق للنّشر و التّوزيع، مصر، ط1، 1998، ص: 211.

#### أوّلا: الحذف:

و هو ((إسقاط لأحد عناصر التركيب اللّغويّ، هذا الإسقاط له أهمّيته في النّظام التركيبيّ للّغة، إذ يُعدُّ من أبرز المظاهر الطّارئة على التركيب، المعدول بما عن مستوى التّعبير العاديّ وتتنوّع مظاهر الحذف و تختلف من سيّاق لآخر، تبعا لملابسات هذا السّياق أو ذاك، في سياقه الأكبر (النّصّ)، هذا التّنوّع يعطي للحذف قيمته التّعبيريّة، ويبعث على دلالات جديدة ويشرك القارئ في عمليّة التّوصيل، من خلال إعطائه مساحة إلى التّأويل و التّقدير )) (أ)، وهذا ما يجعل المتلقّي يجد المتعة المبتغاة من خلال هذا الإنزياح.

و هو من السّمات الأسلوبيّة المميّزة، لدوره المهمّ في الرّبط بين المرسل و المتلقّي، و هو أحد متنفّسات القارئ لإعمال بحربته في النّصّ، و منه المشاركة في البناء الجديد، و ذلك سرّ جماله، و فيه يقول الجرجاني: (( هو باب دقيق المسلك، لطيف المأخذ، عجيب الأمر، شبيه بالسّحر، فإنّك ترى به ترك الذّكر، أفصح من الذّكر، و الصّمت عن الإفادة، أزيد للفائدة وتجدك أنطق ما تكون إذا لم تنطق، و أتمّ ما تكون بيانا إذا لم تبن )) (2).

و يحدث هذا الحذف في الجملة الإسميّة، كما يحدث في الجملة الفعليّة، تاركا فراغا بين عناصر التّركيب، و تبقى مهمّة المتلقّى في تقديره أو الشّعور به.

و بعد قراءتنا المطوّلة لقصيدة "شهر الصّيام" -محلّ الدّراسة-، لاحظنا تحلّي ظاهرة الحذف في العنوان، و هذا ما سيحيلنا إلى دراسة شعريّة عنوان هذا النّصّ، اِستنادا على ظاهرة الحذف.

<sup>1-</sup> عبد الباسط محمود، الغزل في شعر بشّار بن برد: دراسة أسلوبيّة، المؤسّسة العربيّة الحديثة للطّبع و النّشر و التّوزيع، 1996، ص: 257.

<sup>177</sup>: عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، ص $^{-2}$ 

### شعريّة الإنزياح (الحذف) في العنوان:

لقد أولت الدّراسات الحديثة و المعاصرة عناية كبيرة بالعنوان، كونه العتبة الأولى الّتي يستعين بها القارئ للدّخول إلى عالم النّصّ، فهو يحمل دلالات كثيرة بإمكانها إحتواء النّصّ بأكمله، و هو بنية رحميّة تولّد معظم دلالات النّصّ، (( فإذا كان النّصّ هو المولود، فإنّ العنوان هو المولّد الفعليّ لتشابكات النّصّ و أبعاده الفكريّة، فبنية النّص تمثّل بحقّ الرّحم الخصب الّذي يتمخّض فيه النّصّ الأدبيّ )) (1)، و هو (( مفتاح يتسلّح به الحلّل لولوج عوالم النّصّ، قصد إستنطاقها و تأويلها، و به نحبس نبض النّصّ، و نفكّك بنياته الدّلاليّة و الرّمزيّة )) (2).

فالدّراسات الحديثة ترى أنّ العنوان يمثّل (( عتبة قرائيّة، و عنصرا من العناصر الموازية الّي تسهم في تلقّي النّصوص و تأويلها داخل فعل قرائيّ شموليّ، بفعل العلاقات الكائنة والممكنة بينها )) (3).

و يؤكّد "جيرار جينيت" على أنّ العنوان هو (( مجموعة من العلامات اللّسانيّة، الّتي يمكن أن توضع على رأس النّص لتحدّده، و تدلّ على محتواه، لإغراء الجمهور بقراءته...)) (4).

و حسب رأي "جينيت"، فإنّ العنوان يكشف ظاهر بواطن النّصّ، لذلك يُعدّ إسما مميّزا و محدّدا لهويّة مادّة النّصّ، و إن كان هناك إختلاف في بنية العناوين و صياغتها.

و قد حدّد "جينيت" أهم وظائف العنوان في: "وظيفة التّحديد"، و"الوظيفة الوصفيّة" و"الوظيفة الإستعمالات الدّلاليّة و"الوظيفة الإيحائيّة الإغرائيّة - "، حيث إنّ هذه الوظائف تتضمّنها الإستعمالات الدّلاليّة لمصطلح عنوان.

 $<sup>^{-1}</sup>$  عبد النّاصر حسن محمّد، سيموطيقا العنوان، دار النّهضة العربيّة، القاهرة، 2002، ص: 97.

<sup>2-</sup> أحمد المنادي، النّص الموازي: العنوان مفتاح النّص"، مجلّة علامات النّص"، حدّة، ج 61، مج 16، مج 200، ص: 149.

<sup>3-</sup> محمّد بازي، العنوان في التّقافة العربيّة: التّشكيل و مسالك التّأويل، منشورات الإختلاف، الرّباط، المغرب، ط1، 2012، ص: 150

Gerard Genette. Seuil . Paris. 1987. P 65 -4

و إذا كانت هذه الوظائف قد لا يتحقّق جلّها في بعض العناوين، فإنّ الوظيفة المركزيّة المهيمنة للعنوان هي الوظيفة المرجعيّة حسب "أنطوان كومبانيون"، لأنّ العنوان يحيل إلى نصّ بأكمله عبر علامة واحدة، إضافة إلى الوظيفة الإغرائيّة الّتي يقوم بها.

إنّ تعالق العنوان بنصّه هو تعالق بنيوي دلالي و جمالي في آن، كما يؤكّده "جون كوهن"، الّذي (( يرى أنّ النّص بأفكاره المبعثرة يمثّل "مسندا"، أمّا العنوان فهو "المسند إليه" وهو الموضوع العامّ، بينما الخطاب النّصيّ فهو يشكّل أجزاء العنوان، الّذي هو بمثابة فكرة عامّة أو محوريّة، أو بمثابة نصّ كليّ)) (1).

و يُعَد موضوع عنونة القصائد الشّعريّة من الموضوعات الحديثة، فقد اِقترن بالشّعر العربيّ الحديث، (( نتيجة لتلاقح التّقافات الّذي ظهر بين الشّرق و الغرب، في أواخر القرن الماضي، وأوائل القرن الحالي ))<sup>(2)</sup>، وقبل هذا التّاريخ، كانت القصائد تُعرَف بحرف رويّها، أو بمطلعها، أو الحادثة الّتي قيلت فيها، أو المكان الّذي نظمت فيه.

وتتعدّد العناوين بحسب ما يقتضيه النّص الأدبيّ، فنجد العنوان المفرد، والجملة، والمعرّف والنّكرة، و العناوين الّتي تنزاح عن عرف اللّغة، و الّتي تأتي محمّلة بالكثير من الطّاقات السّميائيّة، لتضيء للقارئ مسارات النّص الغامضة، و (( لا شيء يحصر طول العنوان من النّاحية النّظريّة )) (د)، كونه يقبل أن يتشكّل (( كقول تامّ أو قول ناقص، بالمعنى المنطقيّ للقولين )) (4). إلّا أنّه يمكن حصر العنوان على مستوى الشّكل بالتّشجيرة الآتية (5):

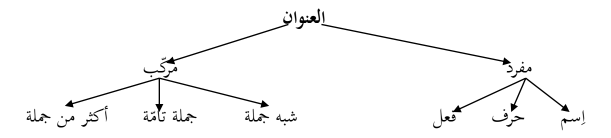
<sup>97</sup>: ص.: 2002، ص.: النّاصر حسن محمّد، سيميوطيقا العنوان، دار النّهضة العربيّة، القاهرة، 2002، ص.

<sup>57</sup> عبد الرّحمان إسماعيل، العنوان في القصيدة العربيّة، مجلّة جامعة الملك سعود، مج 8، 1996، ص: -2

<sup>106:</sup> ص: 1997، ع 3، ع 3، مج 3، ع 3، السّيميوطيقا و العنونة، مجلّة عالم الفكر، مج 3، مجال حمداوي، السّيميوطيقا و العنونة، مجلّة عالم الفكر، مج

<sup>121:</sup>  $_{0}$  - محمّد جلّوب فرحان، دراسات في علم المنطق عند العرب، مكتبة بسّام، الموصل، 1987، ص $_{0}$ 

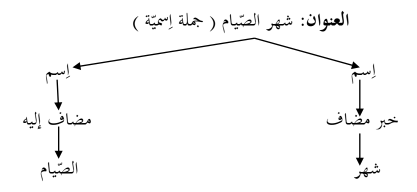
<sup>5-</sup> جاسم محمّد جاسم و عبد الستتّار عبد اللّه صالح، بنية العنوان في شعر محمود درويش، مجلّة أبحاث كليّة التّربية الأساسيّة، ع 3، 2008، ص: 190



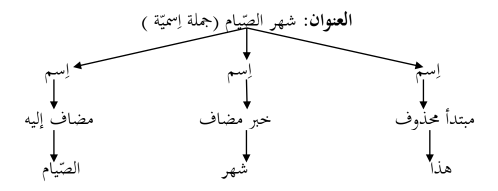
و بالعودة إلى القصيدة — محل الدراسة — ، نلاحظ أنّ العنوان (شهر الصّيّام) ينهض في مستواه التركيبيّ على الصّيّاغة النّحويّة المستندة إلى الجملة الإسميّة، الّتي تتّخذ من عمليّة الحذف مرتكزا أساسا لإشتغال آليات التّفكيك النّصيّ، فهو عنوان مركّب، تتشكّل بنيته التركيبيّة السّطحيّة من مفردتين إثنتين، بينهما علاقة إضافة، تعرب الأولى منهما (خبرا لمبتدإ محذوف تقديره هذا و هو مضاف)، على شاكلة (هذا شهر الصّيام)، و تعرب التّانية (مضافا إليه محرورا).

و منه، فإنّ العنوان يتشكّل من: مبتدأ محذوف + خبر مضاف + مضاف إليه. و هذا مكمن الفرق بين البنية السّطحيّة و البنية العميقة، فإذا كان المبتدأ لا يظهر في البنية السّطحيّة للعنوان، فهو موجود في بنيته العميقة، كما سيوضّحه المخطّط التّالى:

#### أ-العنوان من خلال البنية السطحيّة:



#### ب-العنوان من خلال البنية العميقة:



والإضافة: لغة: تعني الإمالة و الإلصاق و الإسناد، و منه: ضافت الشّمس إلى الغروب: مالت، و أضفت ظهري إلى الحائط: أمّلته، و قيل: المضاف الملصق بالقوم: الممال اليهم، و كلّ ما أميل إلى شيء و أسند إليه فقد أضيف، و بحذا فإنّ الإضافة لغة تعني: مطلق الإسناد لتوافق معانيها الأخرى على ذلك(1).

أمّا إصطلاحا: فهي نسبة بين شيئين يقتضي وجود أحدهما وجود الآخر، كالأبوّة والأخوّة و البنوّة و الصداقة<sup>(2)</sup>، و هو المعنى الّذي أخذ النّحاة بشطر منه، فذهبوا إلى أنّ الإضافة إمتزاج إسمين على وجهٍ يفيد تعريفا أو تخصيصا <sup>(3)</sup>، و قيل فيها أيضا أنمّا نسبة بين إسمين<sup>(4)</sup> وعرّفها الدّكتور عبّاس حسن، فقال: (( الإضافة: هي الصّلة المعنويّة الجزئيّة الّتي بين المتضايفين "المضاف و المضاف إليه" )) <sup>(5)</sup>.

العرب، بيروت، ص، ص: 560، 561، ( مادّة ضيف ).

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: المعجم الوسيط، ج 1، ص: 547

<sup>23</sup>: ص: 118، و التّعريفات للجرجاني، ص:  $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> ينظر: مصطفى الغلاييني، جامع الدّروس العربيّة، المكتبة العصريّة، ط 30، 1994، ج 3، ص: 205

<sup>2:</sup> عباس حسن، النّحو الوافي، دار المعارف، ط 15، ج 2، ص $^{-5}$ 

و يتضح لنا ممّا تقدم، أنّ الإضافة نسبة تقييديّة بين اِسمين تقتضي أن يكون ثانيهما محرورا، أو هي رابط بين اِسمين على وجه يفيد تعريفا أو تخصيصا (1).

و الإضافة في هذا العنوان (شهر الصّيام) إضافة معنويّة (2)، لأنّ الإتّصال بين طرفي الإضافة (المضاف و المضاف إليه) قويّا، و ليس على نية الإنفصال، و لأخّا تحقّق الغرض المعنويّ الّذي يراد تحقيقه، وهو استفادة المضاف من المضاف إليه التّعريف أو التّخصيص، ولأخّا تتضمّن معنى حرف من حروف الجرّ.

وإذا كان الإسم النّكرة قد تصدّر هذا العنوان، فذلك راجع إلى أنّ الإسم إذا كان ((سمةً لشيء ما فإنّه إلى التّنكير أقرب، إذ يدلّنا الإسم على شيء يكتنفه نوع من الإبحام، ثمّ يكون الكشف و التّعريف بعد ذلك بذكر الخصائص و السّمات، و من ثمّ كانت النّكرة أخفّ على الذّوق العربيّ السّليم من المعرفة )) (3).

و يتضح لنا ممّا سبق، أنّه لولا كلمة 'الصّيام'، لما اِستطاع المتلقّي تحديد الحقل الدّلاليّ الّذي تنتمي إليه كلمة 'شهر'، الّتي وردت في سياق النّكرة، و قد يتبادر إلى ذهنه مباشرة سؤال: أيّ شهر يقصد الشّاعر؟. و كأنّ الإضافة حيلة تركيبيّة من حيل اللّغة لتعويض محدوديّة الدّلالة في هذا الخبر.

و لذلك، فقد جاء التركيب الإضافي في هذا العنوان ليحدد المعنى و يخصصه، فكان الشهر شهر الصيام، و يعني فترة زمنية تشير إلى شهر رمضان المعظم.

كما أنّ هذا العنوان -شهر الصّيّام- لم يكتسب شعريّته من مجرّد تركيبته، و وجوده اللّغويّ الّذي وقع عليه إختيار الشّاعر محمّد العيد خليفة، بل إكتسبها أيضا من علاقته الوطيدة بمضمون

صلاح وذاح و آخرون، الإضافة في العربيّة دراسة تركيبيّة — دلاليّة، مجلّة جامعة كربلاء العلميّة، ع $^{2}$ ،  $^{2}$ 00، ص $^{-1}$ 

<sup>8</sup> 

<sup>18</sup>: المرجع نفسه، ص $^{-2}$ 

<sup>42:</sup> ص: العنوان في الأدب العربيّ: النّشأة و التّطوّر، مكتبة الأنجلو المصريّة، مصر، ط1، 1984، ص: 42:

نصّه، فالّذي يثبت وقوع لغة العنوان في فخّ الإنزياح، هو علاقته بالنّص الّذي يؤطّره. فالعناوين تؤسّس شعريتها على أساس علاقتها بنصّها.

و نستنتج ممّا سبق، أنّ العنوان لفت إنتباهنا إلى ظاهرة فنيّة بارزة، ألا وهي "الحذف". وقد عُدّ "الحذف" أسلوبا بلاغيّا قديما لجأ إليه الشّاعر إستغلالا لإمكاناته الإيحائيّة. يقول "الجرجاني" في معرض حديثه عن الحذف: (( و الصّمت عن الإفادة أزيد للإفادة، وتحدك أنطق ما تكون إذا لم تنطق، و أتمّ ما تكون بيانا إذا لم تبن )) (1)، فالتّلميح أفصح من التّصريح والصّمت أغلب من الكلام أحيانا.

وقد عد أصحاب النّحو التّوليدي الحذف من وسائل التّحويل، ليكشف عن عمق العبارة ويحقّق منحى بلاغيّا عبر الإيجاز و الرّمز، حيث تشكّل بها قواعد تحويليّة إختياريّة فتكون قواعد أسلوبيّة (2).

وخلاصة القول، إنّ حضور العنونة في النّصوص الشّعريّة الحديثة و المعاصرة، يؤكّد هيمنة العنوان في الحركة الشّعريّة الجديدة، بإعتباره بؤرة مركزيّة لا يمكن الإستغناء عنها في توضيح دلالتها و إستجلاء معانيها.

<sup>129</sup>: عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> ينظر: حون ليونز، نظرة تشومسكي اللّغويّة، تر: حلمي خليل، دار المعرفة الجامعيّة، الإسكندريّة، ط1، 1985، ص، ص: 33، 34.

#### ثانيا: التّقديم و التّأخير:

يمثّل عنصر "التقديم و التأخير" عاملا مهمّا في إثراء اللّغة الشّعريّة، وإغناء التّحوّلات الإسناديّة التّركيبيّة في النّص الشّعريّ، ممّا يجعله أكثر حيويّة، و يبعث في نفس القارئ الحرص على مداومة النّظر في التّركيب، بغية الوصول إلى الدّلالة، بل الدّلالات الكامنة وراء هذا الإختلاف أو الإنتهاك و الشّذوذ، بلغة "كوهن"(1).

و يراد بالتقديم و التّأخير إصطلاحا (( أن تُخالف عناصرُ التّركيب ترتيبها الأصليّ في السّيّاق، فيتقدّم ما الأصل فيه أن يتأخّر، و يتأخّر ما الأصل فيه أن يتقدّم، و الحاكم للتّرتيب الأصليّ بين عنصرين يختلف إذا كان التّرتيب لازما أو غير لازم، فهو في التّرتيب اللّازم الرّتبة المخفوظة حاكم صناعيّ نحويّ، أمّا في غير اللّازم - الرّتبة غير المحفوظة - فيكاد يكون شيئا غير محدّد، و لكن، توجد بعض الأسباب العامّة قد تفسّر التّرتيب الأصليّ -بنوعيه - بين عنصرين، و هي مختلفة في إعتباراتها، فمنها ما إعتباره معنويّ، و منها ما إعتباره لفظيّ أو صناعيّ )) (2).

و يُعدّ التّقديم و التّأخير من الظّواهر الّتي تخرق اللّغة النّمط، و تَحدث بَمما خلخلة البناء في محور التّركيب، نظرا لِما ينتج عن ذلك من إنزياحات تُضفي على الخطاب الشّعريّ جمالا، ولذّة يستشعرها المتلقّي<sup>(3)</sup>، و فيه يقول الجرجاني: (( و هو باب كثير الفوائد، جمّ المحاسن، واسع التّصرّف، بعيد الغاية، لا يزال يفترّ لك عن بديعه، و يفضي بك إلى لطيفه، ولا تزال ترى شعرا

<sup>1-</sup> ينظر: جان كوهن، بنية اللّغة الشّعريّة، تر: محمّد الولي و محمّد العمري، دار توبقال للنّشر، المغرب، ط1، 1986، ص: 15.

 $<sup>^{2}</sup>$  الصّنعاني، كتاب التّهذيب الوسيط في النّحو، دار الجبل، بيروت، ط1، 1991م، ص:  $^{2}$ 

<sup>3-</sup> ينظر: سليم سعداني، الإنزياح في الشّعر الصّوفيّ : رائيّة الأمير عبد القادر نموذجا، مذكّرة ماجستير، 2010، ص، ص: 41، 42.

يروقك مسمعه، و يلطف لديك موقعه، ثمّ تنظر فتجد سبب أن راقك و لطف عندك، أن قُدِّم فيه شيء، و حُوِّل اللَّفظ عن مكان إلى مكان )) (1).

وقد إحتلفت نظرة النّحويّين والبلاغيّين والأسلوبييّن إلى ظاهرة التّقديم والتأخير، فالنّحويّ يدرسها للكشف عن الرّب النّابتة و الرّب المتغيّرة في الجملة، أمّا الأسلوبيّ والبلاغيّ فيريان في دراستهما لها الكشف عن القيمة الدّلاليّة و النّفسيّة في الأعمال الأدبيّة، وينظران لها على أخمّا نوع من الإنزياح، ذلك أنّ (( الجملة العربيّة لها ترتيبها الّذي يقتضيه لها علم النّحو وهذا التّرتيب ملتّزم فيه، و إنّ أيّ خروج عنه يُعدّ عدولا عن هذا التّرتيب، ويُعدّ خروجا من نطاق اللّغة النّفعيّة إلى اللّغة الإبداعيّة ( الشّعريّة )، وبالعدول عن اللّغة النّفعيّة، يتحقّق الإنتهاك للتّرتيب، عن طريق تحريك الألفاظ من أماكنها الأصليّة إلى أماكن أخرى، تضفي جمالا على النّصّ، يُفقد عند الرّجوع إلى التّرتيب المنطقيّ )) (2). و لهذا العدول (( أغراضه النّفسيّة و الدّلاليّة الّتي تقوم بوظيفة جماليّة، بوصفه ملمحا أسلوبيّا خاصًا، يسعى من خلاله المؤلّف إلى إختيار مفردات لغته ذات الصّلة بمخزونه الفكريّ )) (3)، لأنّ أيّ تعديل في نظام ترتيب الكلمات في التّركيب (( يُحدث تغييرا في المعنى، و لا تتكوّن ثنائيّة "التّقديم والتّأخير" إلّا لأمر يتعلّق بالبنية الدّاخليّة المرتبطة بالمعنى في ذهن المتكلّم )) (4).

و يعد "التقديم و التأخير" من الإمكانات اللغوية، الّتي لجأ إليها الشّاعر محمّد العيد في صياغة عباراته الشّعريّة، محاولا الإفادة من طاقتها التّأثيريّة و الإيحائيّة في هذا الجال، خارقا بذلك النّظام النّمطيّ الّذي تأسّست عليه الجملة في بنيتها العميقة، وبذلك تحقّقت إنزياحات على مستوى التّركيب، مسّت الجملة بنوعيها: الإسميّة و الفعليّة.

<sup>1-</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، تح: محمود محمّد شاكر، مكتبة الخانجي للطّباعة و النّشر، ط 3، 1992، ص: 104.

<sup>2-</sup> ينظر: محمّد عبد المطّلب، البلاغة و الأسلوبيّة، مكتبة لبنان ناشرون، ط1، 1994، ص، ص: 248، 249.

<sup>-3</sup> راشد بن حمد بن هاشل الحسيني، البني الأسلوبيّة في النّص الشّعريّ: دراسة تطبيقيّة، 2004، ص: 233.

<sup>4-</sup> عزّ الدّين محمّد الكردي، التّقديم و التّأخير في القرآن الكريم، دار المعرفة للطّباعة و النّشر، 2007،

و لإثبات هذا الكلام، حاولنا قدر الإمكان، القيام بدراسة إحصائية لمظاهر الإنزياحات النّاتجة عن عمليّتي التّقديم و التّأخير، بإعتبار أنّ (( الإحصاء في دراسة الأسلوب، يُعدّ من المعايير الأساسيّة الّتي تتيح للمحلّل الأسلوبيّ تشخيص الأساليب و تمييز الفروق بينها تمييزا علميّا مجرّدا من العوامل الذّاتيّة )) (1).

## أ-شعريّة التّقديم في الجملة الإسميّة:

الجملة الإسميّة تركيب إسناديّ، يُسند فيه الخبر إلى المبتدا، أو المسند إلى المسند إليه، وهما الرّكنان الأساسيان فيها، و (( القاعدة النّحويّة ترتّب الخبر في الرّتبة الثّانية بعد المبتدا، غير أنّه يمكن خرق هذا القانون في حالات حدّدها النّحويّون و فصَل في معناها البلاغيّون )) (2). ومن ذلك نجد ما يلي:

27-وَ بَيْنَ يَدَيْكَ خَيْرَاتٌ حِسَانٌ قُصِرْنَ عَلَيْكَ فِي أَبْهَى اَلْخِيَامِ (<sup>3)</sup>.

38-وَ خَيْرٌ يَوْمُهَا مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ وَ أَمْنٌ كُلُّهَا حَتَّى الْتَّمَامِ (4).

نلاحظ من خلال البيتين السّابقين الإنزياحات النّابّحة عن عمليّتي التّقديم والتّأخير في الجملتين الإسميّتين الححددتين أعلاه، ممّا يجعلنا نفتش عن أغراض الشّاعر البلاغيّة، (( لأنّ الألفاظ إذا كانت أوعية المعاني، فإخّا لا محالة تتبع المعاني في مواقعها، فإذا وجب لمعنى أن يكون أوّلا في النّفس، وجب اللّفظ الدّال عليه أن يكون مثله أوّلا في النّطق )) (5).

<sup>83 :</sup>ص $^{1}$  رابح بن خوية، مقدّمة في الأسلوبيّة، مطبعة NIR، سكيكدة، ط $^{1}$  ، مقدّمة في الأسلوبيّة، مطبعة

<sup>2-</sup> أحمد مصطفى المراغى، علوم البلاغة، ص: 98.

<sup>3-</sup> شعراء الجزائر، ديوان محمّد العيد محمّد علي خليفة، المؤسّسة الوطنيّة للفنون المطبعيّة، وحدة الرغاية، الجزائر، 2010، ص: 152

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- المرجع نفسه، ص: 153

<sup>5-</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، تح: محمود محمّد شاكر، مكتبة الخانجي للطّباعة و النّشر، ط 3، 1992، ص: 104

وجاء الخبر -هنا- بشكلين مختلفين، بين الخبر اِسما ظاهرا، و الخبر شبه جملة ( ظرف + مضاف إليه ).

| مواضع تقديم المسند على المسند إليه                           |         |              |       |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------|---------|--------------|-------|--|--|--|--|
| الدّلالة                                                     | موذج    | رقم          |       |  |  |  |  |
|                                                              | المبتدأ | الخبر        | البيت |  |  |  |  |
| -التعجيل بخصوصيّة البشرى، أو بما يسرّ المخاطب.               | خيرات   | ( بین یدیك ) | 27    |  |  |  |  |
| -تخصيص ليلة القدر بما يشرّفها و يميّزها عن باقي ليالي رمضان. | يومها   | <i>ٿي</i> ڙ  | 38    |  |  |  |  |

## جدول رقم (01)

# ب-شعرية التقديم في الجملة الفعليّة:

الأصل في الجملة الفعليّة أن تتكوّن من فعل + فاعل، إذا كان الفعل لازما، و من فعل + فاعل + مفعول به، إذا كان الفعل متعدّيا، و قد يُخرق نظامها هي الأخرى، لتُشكّل إنزياحا جماليّا

على مستوى بنيتها التّركيبيّة، يؤثّر في المتلقّى، لأنّ (( مجرّد المخالفة ينبئ عن غرض ما )) (1)، و (( الكلمات المختلفة التّرتيب تكون لها تأثيرات مختلفة )) (2).

و بعد تحليلنا للقصيدة محل الدّراسة، وجدنا التّقديم في موضعين فقط. يقول الشّاعر:

13-فَيَا لَكَ دَاعِياً لِلْحَـــيْرِ يَأْبَى إِجَابَةَ صَـــوْتِهِ غَيْرُ الْكِرَامِ (3).

فَيَحْرِمُهُ ٱلْحُطَامَ ذَوُوا ٱلْحُطَامِ (4).

62-وَ قَدْ يَطْوِي الْأَرْقَّةَ مُسْتَمِيحاً

| مواضع تقديم المفعول به عن الفاعل |           |        |      |            |       |
|----------------------------------|-----------|--------|------|------------|-------|
| الدّلالة                         | النّموذج  |        |      | رقم        |       |
|                                  |           | الفاعل |      | المفعول به | البيت |
| تشويق المخاطب لمعرفة من الفاعل   | غيؤالكرام |        | صوته | إجابة      | 13    |
| المقصود بهذا الفعل، و تحقيره في  |           |        |      |            |       |
| الوقت نفسه.                      |           |        |      |            |       |
| التّعجّب و الإستنكار و الإستغراب | ذووا      |        |      | الحطام     | 62    |
|                                  |           |        |      |            |       |

# جدول رقم (2<sub>)</sub>

<sup>.337</sup> ص: المطلب، البلاغة و الأسلوبيّة، ص-1

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص:  $^{2}$ 

<sup>151</sup> :ص: خمّد على خمّد العيد محمّد على خليفة، ص $^{-3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- المرجع نفسه، ص: 154

نلاحظ ممّا تقدّم أنّ الشّاعر محمّد العيد، لم يستند كثيرا على عمليّتي التّقديم و التّأخير في قصيدته، على مستوى الجملتين: الإسميّة و الفعلية، إلّا ما جاء منها في موضع تعظيم شأن ليلة القدر عند الله سبحانه و تعالى، و التّشويق إليها و إلى ما تتضمّنه من خصوصيّة تميّزها عن باقي ليالي رمضان بشكل خاصّ، و عن باقي ليالي السّنة بشكل عامّ. و في موضع ذكر جزاء الصّائم الملتزم بأحكام الشّريعة الإسلاميّة يوم الحساب، ألا و هو ولوج باب الرّيّان، المخصّص للمداوم على ركن الصّوم، فكل ما فيه نقيض لمشقّة الصّوم في الدّنيا (كلّ ما لذّ وطاب). هذا في ما يخصّ "الجملة الإسميّة".

أمّا بالنّسبة للجملة الفعليّة، فقد اِكتفى الشّاعر فيها بتقديم المفعول به على الفاعل، مرّة بغرض تشويق المخاطب لمعرفة من يأبى إجابة صوت رمضان، و اِحتقاره و تصغير شأنه في الوقت نفسه، و هم "غير الكرام"، الّذين غرّقم ملذّات الدّنيا، من المسلمين و غير المسلمين. ومرّة بغرض التّعجّب ممّن يحرمون الفقير من ما بقى من أكل و شرب، و ما بلى من ملبس.

فلو أعدنا هذه التقديمات (( إلى موقعها النّمطي حسب قواعد النّحو، ما أدّت الشّحنة الإخباريّة الّتي أرادها الشّاعر )) (1)، و ما لمسنا شعرية الإنزياح على مستوى التّركيب، و دوره في بناء الفكرة و إيصالها بشكل مميّز —على الرّغم من قلّتها—.

و بما أنّ الشّاعر محمّد العيد من أبرز الشّعراء المحافظين في العصر الحديث، فإنّه لا يخفى علينا خضوعه لنظام و قوانين القصيدة العموديّة، و هذا ما جعل الإنزياح عنده مقيّدا نوعا ما مقارنة بشعر التّفعلية في العصر المعاصر.

فلو حافظ المفعولان بهما ( إجابة + الحطام ) على موقعهما الأصلي، لإختل الوزن و القافية، بما في ذلك الرّوي، و لما تساوت موسيقى البيتين مع ما سبقها و ما تلاهما من أبيات هذه القصيدة الميمية.

<sup>94</sup>: صنيم سعيداني، الإنزياح في الشّعر الصّوفيّ، رائيّة الأمير عبد القادر نموذجا، مذكّرة ماجستير، 2010، ص $^{-1}$ 

### ثالثا: الإعتراض

(( إعتنى النقاد العرب القدامى بمبحث الإعتراض في تراثهم النقديّ و البلاغيّ، و أقاموا له الشّواهد من القرآن الكريم و فصيح الشّعر و الحديث النّبويّ الشّريف )) (1)، و يُعدّ "إبن جني" من النّحويّين البارزين الّذين خصّصّوا له بابا في مؤلّفاتهم، أسموه باب "الإعتراض"، و ممّا قال فيه حمثلا : (( و أعلم أنّ هذا القبيل من العلم كثير، قد جاء في القرآن و فصيح الشّعر ومنشور الكلام، و هو جار عند العرب مجرى التأكيد، لا يشنع عليهم، و لا يستنكر عندهم أن يعترض بين الفعل و فاعله، و المبتدأ و خبره، و غير ذلك ممّا لا يجوز الفصل فيه بغيره إلاّ شاذًا أو متأوّلا )) (2)، و قال في موضع آخر: (( الإعتراض في شعر العرب ومنشورها كبير وحسن و دالّ على فصاحة المتكلّم و قوّة نفسه و إمتداد نفسه )) (3).

و من البلاغيّين الّذين تطرّقوا لمبحث "الإعتراض" "إبن المعتزّ" (ت.292هـ)، الّذي قسم محاسن الكلام إلى ثلاثة عشر قسما، و جعل الإعتراض الحسن الثّاني، وهو عنده ((إعتراض كلام في كلام، لم يتم معناه، ثمّ يعود إليه فيتمّمه في بيت واحد كقول بعضهم )) (4)، و هو قول النّابغة الجعدي:

# أَلَا زَعَمَتْ بَنُو سَعْدٍ بِأَنِّي -أَلَا كَذَبُوا-كَبِيرَ ٱلْسِّنِّ فَانِي (5)

و يطلق "قدامة بن جعفر" (ت.337هـ) على مصطلح "الإعتراض" إسما آخر و هو "التّتميم"، و أفرد له في كتاب ( نقد الشّعر ) بابا يذكر فيه أنّ (( الشّاعر يذكر المعنى فلا يدع من الأحوال الّتي تتمّ بما صحّته، و تكمل معها جودته شيئا إلّا أتى به )) (1).

84

<sup>1-</sup> حواس بري، وظائف الإعتراض و أساليبه، الأثر -مجلّة الآداب و اللّغات- ، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة، ع 5، مارس ... 2006، ص: 132

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن جنّي، الخصائص، تح: محمّد على النّجّار، دار الهدى للنّشر و الطّباعة، بيروت، ج $^{1}$ ، ط $^{2}$ ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص: 341.

 $<sup>^{-4}</sup>$  ابن المعتز، كتاب البديع، دار الحكم، دمشق، ص $^{-4}$ 

<sup>7</sup>: ص: 5 مر: 6 أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني، دار الثّقافة، بيروت، ج

أمّا "أبو هلال العسكري" (ت.395)، فيرى أنّ الإعتراض ((كلام في كلام لم يتم معناه، ثمّ أن يرجع إليه فيتمّمه )) (2).

و ينقل "حسن طبل" تعريف الإعتراض عن "الحاتمي"، فيقول: (( هو أن يكون الشّاعر آخذا في معنى، فيعدل عنه إلى غيره قبل أن يتمّ الأوّل، ثمّ يعود فيتمّمه، فيكون فيما عدل إليه مبالغة في الأوّل، و زيادة في حسنه )) (3).

و ورد في ( خزانة الأدب )، أنّ الإعتراض هو (( عبارة عن جملة تعترض بين الكلامين تفيد زيادة في معنى غرض المتكلّم، و منهم من سمّاه الحشو (...)، و الفرق بينهما ظاهر، وهو أنّ الإعتراض يفيد زيادة في غرض المتكلّم و النّاظم، و الحشو إنّما يأتي لإقامة الوزن لا غير))(4).

الإعتراض -إذن- هو (( نوع آخر من فكّ الجحاورة في البناء التركيبيّ للجمل، و إنزياح يضفي على الرّسالة ميزة أسلوبيّة يلتذّ بها القارئ)) (5)، وقد سمّاه البلاغيّون بمصطلحات عديدة، على حدّ تعبير سليمان أحمد فتح في كتابه ( الأسلوبيّة ) (6)، إذ يقول: (( الإعتراض تعدّد مفهومه عند البلاغيين، فهو التّتميم عند قدامة، و الإستدراك عند إبن رشيق، و الإحتراز عند سنان الخفّاجي )) (7). و حدّدوا وظيفته، و (( هي إمتاع المتلقّي وجذب إنتباهه بتلك النّتوءات أو

<sup>1-</sup> قدامة بن جعفر، نقد الشّعر، تح: محمّد عبد المنعم خفّاجي، دار الكتب العلميّة، بيروت، لبنان، ص: 144.

 $<sup>^{2}</sup>$  أبو هلال العسكري، الصّناعتين : الكتابة و الشّعر، تح: محمّد علي البحاوي و محمّد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة عيسى الحلمي، ط 2، 1971، ص: 410.

<sup>3-</sup> حسن طبل، أسلوب الإلتفات في البلاغة القرآنيّة، دار الفكر العربي، القاهرة، (د.ط)، 1998، ص: 18. ( نقلا عن الحاتمي، حلية المحاضرة، ص: 157 ).

<sup>4-</sup> تقيّ الدّين أبي بكر، خزانة الأدب و غاية الأرب، شرح: عصام شعينو، مكتبة الهلال، بيروت، 1987، ص: 280/2.

<sup>5-</sup> سليم سعيداني، الإنزياح في الشّعر الصّوفي، ص: 46.

<sup>6-</sup> العيد حنكة، الإعتراض في شعر الأعشى -دراسة في التّحلّيات النّحويّة و المقاصد البلاغيّة-، مجلّة علوم اللّغة العربيّة و آدابها، كليّة الآداب و اللّغات، جامعة الوادي، ع 8، سبتمبر 2015، ص: 72

<sup>7-</sup> فتح الله أحمد سليمان، الأسلوبيّة مدخل نظريّ و دراسة تطبيقيّة، 1990، ص: 173.

التّحوّلات الّتي لا يتوقّعها في نسق التّعبير (...)، لأنّ الكلام إذا نقل من أسلوب إلى أسلوب كان ذلك أحسن تطرية لنشاط السّامع، و إيقاظا للإصغاء إليه من إجرائه على أسلوب واحد )) (1).

و يمكن أن يكون الإعتراض في أيّ مكان من الجملة بين متلازمين، كالمبتدأ و الخبر، أو الشّرط و جوابه، أو الصّفة و موصوفها، أو الفعل وفاعله ومفعوله، وهو بذلك الدّخول المفرق بين المتلازمين، يُحدث الإنزياح أو شعريّة الإنزياح.

## الإعتراض بين عناصر الجملة الفعليّة:

## أ-الإعتراض بشبه الجملة بين ( الفعل و الفاعل ) و ( المفعول به ):

من أشكال الإعتراض في الجملة الفعليّة، إعتراض الكلام بين ( الفعل والفاعل ) و (المفعول به )، و هذا الإعتراض يكون بوسائل لغويّة مختلفة، يتقن توظيفها النّحويّ و البلاغيّ والشّاعر والنّاثر، كلّ حسب زاوية هدفه.

و مواضع الإعتراض في قصيدة (شهر الصّيام) متوفّرة في الأبيات التّالية:

| وَ سُقْتَ <b>-لَهَا-</b> اَهْدَى سَوْقَ اَلْغَمَامِ <sup>(3)</sup> .  | 6-هَزَرْتَ قُلُوبَهُ لُــــمْ هَزَّ الْرَّوَابِي |
|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| كَمَا حَمَ لَتْهُ سَالِفَةُ الحِ مَامِ (4).                           | 9-حَمَلْتَ -لَهَا- مِنَ ٱلْزَيْتُونِ غُصْناً     |
| فَصَدُّوا مُخَ عُلِدِينَ إِلَى ٱلْرِّغَ مِ                            | 12-فَتَحْتَ -لَهُمْ- سَمَاءَ اللَّهِ بَاباً      |
| وَ طَابَ خُلُوفُهِ مَ طَيْبَ البَشَامِ ( <sup>6)</sup> .              | 17-نَوَوا -لِلَّهِ- صَوْمَهُمْ فَطَابُوا         |
| تَقُولُ فَآتَـــــــرُوا نِعَـــــــــمَ ٱلْدَّوَامِ <sup>(1)</sup> . | 19-زَأُوا نِعَمَ الْفَــناءِ -إِلَى بَلَايَا-    |

<sup>26:</sup> - حسن طبل، أسلوب الإلتفات في البلاغة القرآنيّة، ص-1

<sup>2-</sup> ينظر: سليم سعيداني، الإنزياح في الشّعر الصّوفي، ص: 46.

<sup>3-</sup> شعراء الجزائر، ديوان محمّد العيد محمّد علي خليفة، ص: 151.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- المرجع نفسه، ص: 151.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- المرجع نفسه، ص: 151.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>- المرجع نفسه، ص: 152.

لِيُدْخِلَهُمْ بِهِ دُونَ ٱلْأَتَامِ (2).

سَتَحْمَدُ -فِي غَدٍ- غِبِّ ٱلْأَوَامِ (3).

وَ يَعْبُقُ طِيبُهَا مِنْ كُلِّ جَامٍ (4).

خَوَالِفَ بِئْسَاهُمْ مِنْ فِئَامِ (5).

تَنَالُوا -بِالنَّدَى- أَقْصَى الْمَرَامِ (6).

وَ طَعْنِ مِنْ لِسَانٍ كَالْخُسَامِ (7).

21-أُعَدَّ -لَهُمْ بِهَا- الرَّيَّانَ بَاباً

22-فَقُلْ لِأَخِي ٱلْأُوَامِ ٱلْيَوْمَ أَبْشرِ

26-يَشِعُّ –بِكُلِّ إِبْرِيقِ– سَناهَا

45-أَرَاكَ تَبِعْتَ- فِي ٱلْدُّنْيَا- فِئَاماً

67-تَعَالُوْا لِلنَّدَى قَوْمِي تَعَالُوْا

78-وَ قَابِلْ- بِالتَّجَمُلِ - كُلَّ قَذْفٍ

يتضح لنا من خلال هذه الأبيات، أنّ الإعتراض بين عناصر الجمل الفعليّة جاء بالجارّ والمجرور، سواء كان المجرور إسما ظاهرا أو ضميرا. و لهذا الإعتراض دور دلاليّ فضلا عن دوره الجماليّ. و هذا حدول يبيّن دلالات الإعتراضات بين (الفعل والفاعل) و (المفعول به).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع نفسه، ص: 152

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص: 152.

 $<sup>^{-3}</sup>$  المرجع نفسه، ص: 152.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- المرجع نفسه، ص: 152.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- المرجع نفسه، ص: 153.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>- المرجع نفسه، ص: 154.

<sup>7-</sup> المرجع نفسه، ص: 155.

| الإعتراض بين ( الفعل و الفاعل ) و ( المفعول به ) |                              |                    |       |  |  |  |
|--------------------------------------------------|------------------------------|--------------------|-------|--|--|--|
| دلالتها                                          | موقعها                       | المعترضة           | رقم   |  |  |  |
|                                                  |                              |                    | البيت |  |  |  |
| تخصيص محلّ الإيمان و العبادة و هو                | و سقتالهدى                   | -لها-              | 6     |  |  |  |
| القلب                                            |                              |                    |       |  |  |  |
| الإهتمام بشأن المتقدّم ( الخليقة ) و             | حملت…غصنا                    | -لها-              | 9     |  |  |  |
| تخصيصه                                           |                              |                    |       |  |  |  |
| الإهتمام بشأن المتقدّم و جعله ذي                 | فتحتَسماءَ                   | -هم-               | 12    |  |  |  |
| قيمة                                             |                              |                    |       |  |  |  |
| تخصيص المعبود و هو الله سبحانه و                 | نوواصومَهم                   | –لله–              | 17    |  |  |  |
| تعالى                                            |                              |                    |       |  |  |  |
| تعجيل خبر الإساءة و هو زوال نعم                  | رأوا نعم الفناءتؤول          | -إلى بلايا-        | 19    |  |  |  |
| الدّنيا                                          | (الفصل بين المفعول به الأوّل |                    |       |  |  |  |
|                                                  | "نعَمَ" و المفعول به الثّاني |                    |       |  |  |  |
|                                                  | "تؤول"                       |                    |       |  |  |  |
| -تخصيص القوم الّذين يمكنهم ولوج                  | أعدّالرّيّان                 | -لهم بھا–          | 21    |  |  |  |
| باب الرّيّان في الجنّة ( دار السّلام )           |                              |                    |       |  |  |  |
| تخصیص الزّمن و تحدیده ( یوم                      | ستحمدغِبّ الأوام             | -في غد-            | 22    |  |  |  |
| الحساب)                                          |                              |                    |       |  |  |  |
| تشويق المخاطب + التّأكيد و التّعميم              | يشعّسناها                    | -بكلّ إبريق-       | 26    |  |  |  |
| التّحقير و التّنبيه                              | تبعتفئاما                    | في الدّنيا–        | 45    |  |  |  |
|                                                  | تنالواأقصى المرام            | -بالنّ <i>دى</i> - | 67    |  |  |  |
| التّعجيل بالبديل أو بالعلاج                      | قابلكل قذف                   | -بالتّجمّل-        | 78    |  |  |  |

# **ب**-الإعتراض بين ( الفعل ) و ( فاعله ) أو ( نائبه ):

و يتجلّى ذلك في قول الشّاعر محمّد العيد:

4-أً لَمْ يُنْزَلْ -إِلَيْهِمْ فِيكَ قِدَماً- كَلَامُ اللَّهِ بُورِكَ مِنْ كَلَامٍ؟ (1).

نلاحظ في هذا البيت أنّ الإعتراض بين الفعل (ينزَل) و نائبه (كلام) كان بالجار والمجرور وبلفظة أخرى تشير إلى الزّمن وهي (قدما)، و دلالة هذا الإعتراض هو" الإهتمام بشأن المتقدّم (بني الإسلام + شهر رمضان)".

## الإعتراض بين عناصر الجملة الإسميّة:

(( الإعتراض بين عناصر الجملة الإسميّة، يتمثّل في الإعتراض بين عنصريها الأساسيين وهما المبتدأ والخبر، و قد نجد جملا أخرى بعد المبتدأ و الخبر، فهي من التّصرّف للشّاعر ليس لها قواعد نحويّة تحدّد ترتيبها، و هي الّتي تدعى فضلات الكلام )) (2). و وجدنا الإعتراض في أربعة أبيات فقط من القصيدة، بعدّة صور، ذات دلالات مختلفة يحدّدها السّياق الواردة فيه.

30-مَقَامَاتُ ٱلْرِّجَالِ **-هُنَاكَ-** شَتَّى فَلَا تَخْتَرْ سِوَى أَعْلَى مَقَام<sup>(3)</sup>.

في هذا البيت، نجد الإعتراض في الشّطر الأوّل، بإسم الإشارة الدّال على البعيد "هناك"، معترضا بين المبتدأ المضاف (مقامات) و الخبر (شتّى)، حيث حدد المكان المقصود بهذا الفضل و العطاء و الخير، ألا و هو الجنّة، أو دار السّلام -كما قال الشّاعر-.

54-وَ كَانَ صِيَامُهُمْ سَبَبَ اِتِّحَادٍ فَصَارَ -بِحُلْفِهِمْ- سَبَبَ اِنْقِسَامِ (4).

<sup>151</sup> شعراء الجزائر، ديوان محمّد العيد محمّد علي خليفة، ص $^{-1}$ 

<sup>279 :-</sup> عبد الباسط محمود، الغزل في شعر بشّار بن برد -دراسة أسلوبيّة - ، ص $^{-2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- شعراء الجزائر، ديوان محمّد العيد محمّد على خليفة، ص: 152

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- المرجع نفسه، ص: 154

يتكوّن هذا البيت من جملتين إسميتين منسوختين بفعلين ناقصين مختلفين، مكمّلان لبعضهما من حيث المعنى، غير أنّ الإنزياح بالإعتراض حدث على مستوى العجز فقط، لأنّ الشّاعر يسلّط الضّوء على حال الأمّة الإسلاميّة غير المرضي في العصر الحديث، مقارنة بماكانت عليه سلفا، فجاء الإعتراض بالجار و المجرور ( بخلفهم ) بين إسم صار المستتر العائد على ( صيامهم ) و خبر صار الظّاهر ( سبب )، و فيه تلميح صريح لمخاطر التّفرقة في صفوف المسلمين.

# 83-وَ نَحْنُ الْمُؤْمِنِينَ - كِمَا رُمَاةٌ إِلَى قاصِ مِنَ الْأَهْدافِ سَامِي (1).

إِتّكا الشّاعر محمّد العيد في هذا البيت على أسلوب الإختصاص، كوسيلة للإعتراض بين المبتدأ ( نحن ) و الخبر ( رماة )، فلفظة "المؤمنين" تعرب مفعولا به لفعل محذوف وجوبا تقديره ( أخصى). و منه فإنّ الغرض من الإعتراض في صدر البيت هو تخصيص أو قصر الشّاعر كلامه على فئة من البشر فقط ، و هم المؤمنون، و هو واحد منهم، بدليل توظيفه للقرينة اللّغويّة (نحن).

84-مُهِمَّتُنَا اِلْتِمَاسُ اَلْبِرِّ فِيهَا وَ غَايَتُنَا -بِهَا- حُسْنُ اَلْخِتَامِ (2).

نحد -هنا- الإعتراض في الشّطر التّاني، بالجارّ والمجرور ( بها )، بين المبتدأ (غايتنا) و الخبر ( حسن )، و نلمس في هذا البيت التّبعيّة من حيث المعنى للبيتين السّابقين له، لأنّ مضمونها واحد و هو 'الدّنيا'، و منه، فإنّ الجار و المجرور ( بها ) فيه ربط للعجز بالصّدر وللصّدر بالبيتين السّابقين له، و فيه نوع من التّنبيه والتّذكير المبطّن من الدّنيا ومكائدها وزوالها.

نستنتج ممّا سبق، أنّ الجاوزة التّركيبيّة (النّحويّة) بالإعتراض مثيرة على المستويين البلاغي والجمالي، وهذا ما أكّده أحمد حاسم الحسين في قوله: ((إنّ الإعتراض يشكّل حرقا للمألوف من الألفاظ في تتابعها التّركيبي، إذ أنّه يوقّف سير السّرد الشّعريّ، بمدف إيضاح شيء، أو تأكيد شيء، و هذا الإيقاف لمسيرة التّتابع هو إنزياح عن العادي، إذ يأتي بين الفعل والفاعل، أو المبتدأ

<sup>155</sup>: شعراء الجزائر، المرجع نفسه، ص $^{-1}$ 

<sup>-2</sup> المرجع نفسه ص: 155.

و الخبر، لكنّ الإعتراض يحضر بين هذه المتلازمات، فيوقّف المسيرة المدلوليّة و ينبّه لشيء غامض أو سواه، و هو جهذا الخرق- يحقّق فاعليّته و وجوده و قيمته، و يترك بصمته على التّركيب اللّغويّ، بأن يبعث فيه فاعليّة و حيويّة تلفت الإنتباه إليه، و تسيّره نحو الوظيفة الجماليّة ( الشّعريّة )، الّتي تمتزج مع الوظيفة الإبلاغيّة )) (1).

ومنه، فإنّ الجاوزة بالإعتراض تمثّل شكلا مهمّا من أشكال الإنزياح الّذي يحقّقه على مستوى التّركيب الشّعريّ، (( فعلى الرّغم من أنّ الإعتراض - في صور كثيرة منه - لا يحقّق الإنزياح اللّذي يحقّقه الحذف، لأنّ الألفة معه تخفّف من إحساس المتلقّي بالإنزياح، فإنّه يبقى إنزياحا عن التّركيب العادي )) (2).

<sup>1-</sup> الحسين أحمد جاسم، الشّعريّة -قراءة في تجربة إبن المعتزّ العبّاسي-،بترا للطّباعة و النّشر و التّوزيع، ط 1، 2000، ص: 164

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه، ص: 165.

#### المبحث الثّالث: شعريّة الإنزياحات الدّلاليّة

يعد الإنزياح الدّلاليّ نقطة مركزيّة تقصدها المستويات اللّغويّة، وهو (( ليس بأقلّ أهميّة من المستوى التّركيبي، إذ يحاول المبدع من خلاله تشفير النّص عن طريق البلاغة )) (1)، ويرى جون كوهين أنّ (( الدّلالة ليست إلّا مجموع التّأليفات المحققة لكلمة ما )) (2)، و أنّ هذا النّوع من الإنزياح يتحقّق (( عن طريق خرق القواعد المعنويّة في اللّغة، أو بعبارة أخرى، خرق قواعد الصّورة الشّعريّة )) (3)، و هذا يعني أنّ الإنزياح الدّلاليّ له القدرة على خلق شعريّة الخطاب الأدبيّ، لعمق البعد الجازيّ فيه.

و الإنزياح الدّلاليّ هو (( الإنتقال من المعنى الأساسيّ أو المعجميّ للّفظة، إلى المعنى السّياقي، الّذي تأخذه الكلمة حينما توضع في سياق معيّن يحدّد معنى الجملة بأكملها، حيث تنزاح الدّوال عن مدلولاتها فتختفي —نتيجة ذلك— الدّلالات المألوفة للألفاظ، لتحلّ محلّها دلالات جديدة غير معهودة يسعى إليها المتكلّم )) (4)، و معنى هذا أنّ الإنزياح الدّلاليّ يقوم على استبدال المعنى الحقيقي أو السّطحي للفظة بالمعنى الجازيّ العميق (5)، أو كما يقول كوهن (( من المعنى المفهومي إلى المعنى الإنفعالي )) (6).

و لكي يحقق المبدع الإنزياحات الدّلاليّة، لابدّ أن يتخطّى الدّلالة السّطحيّة للألفاظ إلى الدّلالة الأخرى، أو الدّلالة العميقة، إذ (( إنّ جوهر الأسلوب هو ما يحدث لدى المتلقّي من خيبة الإنتظار أو التّذبذب أو الصّدمة )) ((<sup>7</sup>)، و(( هذه الإنزياحات هي ما سمّاه ريفاتير

 $<sup>^{-1}</sup>$  عبد الله خضر محمّد، أسلوبيّة الإنزياح في شعر المعلّقات، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> أحمد محمّد ويس، الإنزياح من منظور الدّراسات الأسلوبيّة، ص: 111.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- المصدر نفسه، ص: 111.

<sup>4-</sup> أحمد غالب النّوري، أسلوبيّة الإنزياح في النّص القرآني، رسالة دكتوراه، جامعة مؤتة، 2008، ص: 37.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- ينظر: المرجع نفسه، ص: 37.

<sup>6-</sup> كوهن، بنية اللّغة الشّعريّة، ص: 205.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- عبد السلام المسدّي، الأسلوبيّة و الأسلوب نحو بديل ألسنيّ في نقد الأدب، الدّار العربيّة للكتاب، ليبيا-تونس، ط1، 1977، ص: 85.

با"المفاجأة" )) (1)، فالكلمات و الألفاظ عند تعرّضها للإنزياح، فإخّا تبتعد كل البعد عن معناها الأصليّ الظّاهر، و (( تصرف نظر المتلقّي بعيدا عن الدّلالات المرجعيّة للكلمات )) (2)، وهذا هو دور الإنزياح و غاية الشّاعر و حتّى النّاثر و الرّوائيّ...

و إذا عدنا إلى تراثنا العربيّ، لوجدنا أنّ النّقّاد البلاغيّين القدامي كانت لهم إشارات مبكّرة لمبحث الإنزياح اللّالايّ في مؤلّفاتهم، و من هؤلاء نذكر —على سبيل المثال— عبد القاهر الحرجاني، إذ يقول: (( الكلام ضربان، ضرب أنت تصل منه إلى الغرض بدلالة اللّفظ وحده وضرب أنت لا تصل إلى الغرض منه بدلالة اللّفظ وحده، و لكن بدلالة اللّفظ على معناه الّذي يقتضيه موضوعه في اللّغة )) (3). و يبدو لنا جليّا، أنّ الجرجاني قد قسّم المعنى إلى ضربين ضرب يتقيّد فيه صاحب الخطاب بالمعنى و الدّلالة المعجميّة، أي (( المعنى المفهوم من ظاهر اللّفظ، و الذي تصل إليه بغير واسطة )) (4)، و هو ما أطلق عليه تسمية ( المعنى ). وضرب آخر، يخرج فيه الكلام إلى معان جديدة لا تفهم من ظاهر اللّفظ، بسبب الجاز، أي (( أن تعقل من اللّفظ معنى، ثمّ يفضي بك ذلك المعنى إلى معنى آخر )) (5)، وهو ما أطلق عليه الجرجاني تسمية ( معنى المعنى ).

و نخلص ممّا سبق، إلى أنّ الإنزياح الدّلاليّ يتمّ فيه خرق قوانين اللّغة، ومن ثمّ إعادة خلق علاقات جديدة متلائمة بين المدلول الأوّل و المدلول الثّاني.

والحديث عن الإنزياح الدّلالي، يأخذ بأيدينا نحو الحديث عن الصّور البيانيّة، كالتّشبيه والإستعارة والكناية، بإعتبارها من العوامل المؤدّية لتبدّلات المعنى وإنزياحه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع نفسه، ص: 85

<sup>2-</sup> الغدامي، الخطيئة و التّكفير، من البنيويّة إلى التّشريحيّة، قراءة نقديّة لنموذج إنساني معاصر، نادي حدّة الأدبي الثّقافي، 1985، ط1، 1985، ص: 24.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- المرجع نفسه، ص: 263.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- المرجع نفسه، ص: 263

#### أوّلا: الإستعارة :

إهتم أهل الأدب و النقد بالإستعارة إهتماما شديدا، فحظيت بالعناية و الدّراسة منذ أرسطو، إذ يقول: ((و لكنّ أعظم هذه الأساليب حقّا هو أسلوب الإستعارة، فإنّ هذا الأسلوب وحده هو الّذي لا يمكن أن يستفيد المرء من غيره، وهو آية الموهبة، فإنّ إحكام الإستعارة معناه البصر بوجود التّشابه )) (1).

وتحدّث الجاحظ عنها في مبحثه عن الجاز و التّشبيه، فعرّفها بأنمّا (( تسمية الشّيء بإسم غيره إذا قام مقامه )) (2)، و قال عنها إبن المعتزّ: (( هي استعارة الكلمة لشيء لم يُعرَف بحا من شيء عُرِف بحا )) (3).

ومن النّقّاد الغربيّين الّذين أولوا موضوع الإستعارة عناية بارزة "ياكبسون"، فقد عمل على توضيح قيمتها الشّكليّة، وعدّها ((معيارا أساسيّا من معايير علم الدّلالة الحديث))(4).

والإستعارة في اللّغة (( من قولهم ( إستعار المال ) إذا طلبه عارية. و"العارية" بالمدّ: طلب غلّة الآلة، أي: إستعمالها لمدّة محدّدة، أو لعمل محدّد، ثمّ ترجعها، و هي مشتقة من العار لأنّ طلبها من غير حاجة عار، أو لأنّ منعها أيضا من غير حاجة عار، أو مشتقة من الإعتوار لأخمّا يتعاورها النّاس، تستعير هذا الكتاب من هذا الشّخص، تقرأ فيه ثمّ تردّه إليه، فيعيره شخصا آخر و هكذا، فيتعاوره النّاس، فهذا الّذي سمّيت به العارية عارية، و جمعها عواري.

و منه قول الشّاعر:

# إِنَّمَا أَنْفُسُنَا عَارِيَةٌ وَ ٱلْعَوَارِي قُصَارَى أَنْ تُرَدَّ

 $<sup>^{-1}</sup>$  أرسطو طاليس، فنّ الشّعر، تح: شكري عيّاد، دار الكاتب العربي، القاهرة، 1967، ص: 116.

<sup>2-</sup> الجاحظ، البيان و التّبيين، ج 1، ص: 125.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- إبن المعتزّ، البديع، ص: 22.

<sup>4-</sup> بيير جيرو، الأسلوبيّة، تر: د. منذر عيّاشي، مركز الإنماء الحضاري، ط 2، 1994، ص: 105

و"العواري" قصارى، معناه: منتهى أمرها أن تردّ إلى معيرها، وهو الله سبحانه وتعالى فحياتنا إنّا هي عارية فقط )) (1).

وفي إصطلاح البيانيّين، هي (( الجاز الّذي علاقته التّشبيه، الجاز الّذي علاقته الله أداة في الأصل) (2)، و هي (( استعمال اللّفظ في غير ما وضع له لعلاقة المشابهة بين المعنى المنقول عنه و المعنى المستعمل فيه، مع قرينة صارفة عن إرادة المعنى الأصليّ)) (3). و هي (( مجاز لغويّ يستخدم اللّفظ فيه على غير معناه الأصليّ لعلاقة هي المشابهة بين المعنى الحقيقي و المعنى المجازي، و هي مبنيّة على التّشبيه، فالمستعار له عبارة عن المشبّه والمستعار منه عبارة عن المشبّه به، و يقال لهما الطّرفان، و المستعار به عبارة عن وحمه الشّبه، ويسمّى الجامع )) (4).

وتعد الإستعارة عماد الإنزياح الدّلالي، لأنّها تخرج اللّفظة من دلالتها الحرفيّة المعجميّة إلى دلالات أعمق و أوسع.

ويبدو لنا جليّا، أنّ الشّاعر محمّد العيد قد إنزاح عن اللّغة النّمطيّة المألوفة لدى القارئ فإنبثقت من بنية نصّه الشّعريّ —شهر الصّيام – صورا اِستعاريّة أغنت بنيته الدّلاليّة وأكسبته بُعدا فنيّا بارزا، و شكّلت لغة جديدة تحمل في ذاتها أسرارها وخباياها، وتتعدّد فيها الدّلالات تبعا لتعدّد إيحاءاتها.

و النّاظر لهذه القصيدة، يجد أنّ الشّاعر لم يتطرّق لموضوع شهر الصّيّام في إطاره الزّمنيّ المتعارف عليه، و لم يسرد لنا مباشرة مزاياه و فضله على الأمّة الإسلاميّة، و أجره عند الله عزّ و جلّ، و عقوبة المنتهكين له، بل نجده يضفى عليه ملامح الإنسان و صفاته و أفعاله، ويبتّ فيه

<sup>1-</sup> جمال إبراهيم قاسم، البلاغة الميسّرة، دار إبن الجوزي للنّشر و التّوزيع، القاهرة، ط1، 2012، ص: 175.

<sup>175</sup>: المرجع نفسه، ص $^{-2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- المرجع نفسه، ص: 175

<sup>4–</sup> عبد اللّه بن أحمد النّسفي، مدارك التّنزيل و حقائق التّأويل، تح: مروان محمّد الشعار، دار النّفائس للطّباعة و النّشر و التّوزيع، بيروت، لبنان، ج3، ط1، 1996، ص: 299.

الحياة و الحركة، و يعمد إلى أنسنته، فتارة يطلب منه الطلّ في قوله ( أطلّ على البريّة بالسّلام)، و التّلويح بيده اليمنى في قوله ( و لح باليمن )، و تارة يملي علينا جملة مزاياه على بني الإسلام، فصوّره في هيأة حنديّ حقّق الأمن و السّلام للخلق في قوله ( أمّنت الخليقة )، ثمّ في هيأة رجل مصلح مسالم يحمل غصنا من الزّيتون في قوله ( حملت لها من الزّيتون غصنا )، ثمّ في هيأة رجل مصلح يصلح بين المتخاصمين، في قوله ( يسترت التّراضي للبرايا )، ثمّ في هيأة طبيب يداوي سقم النّفس، في قوله ( سبرت سقام أنفسهم علاجا ). و هذه الإستعارات تضمّنتها الأبيات الآتي ذكرها بالتّرتيب:

1-( أَطلَّ عَلَى الْبَرِيَّةِ بِالسَّلَامِ) ( وَ لُحْ بِا

8-( أُمَّنْتَ ٱلْخَلِيقَةَ ) وَ هِيَ غَرْقَى

9-( وَ حَمَلْتَ لَهَا مِنَ الزَّيْتُونِ غُصْناً)

10-( وَ يَسَّرْتَ التَّرَاضِي لِلْبَرَايَا )

11-( سَبَرْتَ سِقَامَ أَنْفُسِهِمْ عِلَاجاً )

( وَ لُحْ بِالْيُمْنِ ) يَا شَهِرُ الْصِّيَامِ (1).

تُكَابِدُ كُلَّ دَفْعِ وَ اِصْطِدَامِ (2).

كَمَا حَمَلتْهُ سَالِفُه ٱلجِمَامِ(3).

فَمَا لَهُم مَّادُوا فِي الخِصامِ؟ (4).

فَمَا أَجْدَى عِلَاجُكِ فِي السِّقَامِ (5).

نلاحظ أنّ كلّ الإستعارات المحدّدة أعلاه بين قوسين مكنيّة، ذكر فيها المشبّه، وحذف المشبّه به، و تركت قرينة تدلّ عليه. أمّا المشبّه فهو (شهر الصّيام)، وأمّا المشبّه به فهو (الإنسان بتصوّرات مختلفة)، أمّا القرائن اللّفظيّة فهي (أطلّ، لح، أمّنت، حملت، يسترت، وسبرت).

وهذه القرائن اللفظيّة فيها تحريض على التّأويل و البحث عن المعنى المراد إيصاله من قبل الشّاعر، لأخمّا غادرت المعنى المعجمي الحقيقي الّذي يحكم و يحدّد دلالتها، و إنتقلت إلى معنى

<sup>151</sup> شعراء الجزائر، ديوان محمّد العيد محمّد على خليفة، ص $^{-1}$ 

<sup>151</sup>: المرجع نفسه، ص $^{-2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- المرجع نفسه، ص: 151

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- المرجع نفسه، ص: 151

<sup>5-</sup> شعراء الجزائر، ديوان محمّد العيد محمّد على خليفة، ص: 151

إيحائيّ ذي دلالات متنوّعة، و هنا نلمس جماليّة شعريّة الإنزياح التيّ تُحدث وقعا في نفس المتلقّي. فالإستعارة الشّعريّة هي (( اِنتقال من اللّغة المطابقة إلى اللّغة الإيحائيّة، اِنتقال يتحقّق بواسطة اِستدارة كلام معيّن يفتقد معناه على مستوى اللّغة الأوّل لأجل العثور عليه في المستوى الثّاني)) (1)، و المقصود بالمطابقة ((المعنى المسجّل في المعاجم )) (2).

ثمّ، إنّ تحسيد المعنويات في النّص سمح لفكر المتلقّي تخييل اللّوحة الإستعاريّة الّتي أغنت بنية النّص الدّلاليّة، المؤدّية إلى تكثيف المعنى مقابل إختصار اللّفظ.

نستنتج ممّا سبق، أنّ إنزياح الشّاعر عن النّمطيّة اللّغويّة المألوفة، كشف لنا جزءًا غير يسير من إنفعالاته الوجدانيّة، و أنّ (( التّركيب الإستعاريّ يثير في المتلقّي إنفعالات جماليّة تنبثق من صميم الأشياء بعيدا عن صفتها الخارجيّة الّتي تظهرها سطحيّة الصّورة )) (( جمال الصّورة و إختزال التّعبير )) (4).

و يقول الجرجاني في الإستعارة: (( إنّك لترى بها الجماد حيّا ناطقا، والأجسام الخُرس مبيّنة، و المعاني الخفيّة بادية جليّة، و إن شئت أرتك المعاني اللّطيفة الّتي هي من حبايا العقل، كأخّا قد جسّمت حتّى رأتها العيون )) (5).

97

<sup>-1</sup> جان كوهين، بنية اللّغة الشّعريّة، ص: 206.

<sup>201:</sup> المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر: محمّد صالح محمّد الخوالدة و حسام مصطفى اللّحّام، التّصوير الإستعاري في شعر العبّاس بن الأحنف، محلّة دراسات، المحلّد 40، ع $^{3}$ 3،  $^{2013}$ 3، ص $^{3}$ 5،  $^{3}$ 6، ما دراسات، المحلّد 40، ع $^{3}$ 6، من الأحنف، مصلفى اللّحة مصلفى اللّحة مصلفى المتعارب في شعر العبّاس بن الأحنف، محلّة مصلفى المتعارب في محمّد الحقوم المتعارب في مصلفى المتعارب في المتعارب في مصلفى المتعارب في المتعارب في مصلفى المتعارب في المتعا

<sup>4-</sup> عبد العزيز عبد الله محمّد، ظاهرة العدول بين البلاغة العربيّة و الأسلوبيّة الحديثة، رسالة دكتوراه، كليّة الآداب، جامعة الموصل، 1999 ص: 262

<sup>5-</sup> الجرجاني، أسرار البلاغة، تحقيق و تعليق: محمود محمّد شاكر، دار المدينة، جدّة، ط1، 1991، ص: 43

#### ثانيا: الكناية:

الكناية (( مظهر من مظاهر البلاغة، و غاية لا يصل إليها إلّا من لطُف طبعه و صفت قريحته )) (1)، لقدرتما على تقديم المعنى بطريقة فنيّة متميّزة. و هي (( مصدر من الفعل "كتي" وهو أن تتكلّم بالشّيء و تريد غيره )) (2).

و قد تطرّق كثير من العلماء العرب لموضوع الكناية، ومن أقدم الّذين تعرّضوا لها هو "أبو عبيدة معمر بن مثنّى " (ت.210ه)، إذ يرى أنمّا ((ما فهم من سياق الكلام ولم يذكر بلفظه الخاص به، و إنّما بذكر معنى آخر من شأنه أن يشير إليه و يبيّنه كما في قوله تعالى: {نِسَاؤُكُمْ حَرْثٌ لَكُمْ } (<sup>3</sup>)، فهي كناية و تشبيه )) (<sup>4</sup>).

و يراها "قدامة بن جعفر" فنّا سمّاه 'الإرداف'، و يعرّفها بقوله: (( هي أن يريد الشّاعر دلالة على معنى من المعاني، فلا يأتي باللّفظ الدّال على ذلك المعنى، بل بلفظ يدلّ على معنى هو ردفه و تابع له، فإن دلّ على التّابع أبان عن المتبوع )) (5).

و ذهب "الجرجاني" مذهب من سبقه في الإشارة إلى الكناية، بقوله: (( هي أن يريد المتكلّم إثبات معنى من المعاني، فلا يذكره باللّفظ الموضوع له في اللّغة، و لكن يجيء إلى معنى هو تاليه و ردفه في الوجود، فيوصى به إليه و يجعله دليلا عليه )) (6).

و نخلص من خلال هذه التّعريفات إلى أنّ الكناية (( بنية ثنائيّة الإنتاج، حيث تكون في مواجهة إنتاج صياغيّ له إنتاج دلاليّ مواز له تماما بحكم المواضعة، لكن يتمّ تجاوزه بالنّظر في

 $<sup>^{-1}</sup>$  جمال إبراهيم قاسم، البلاغة الميسرة، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن منظور، لسان العرب، دار صادر، بيروت، لبنان، ط1، ( د.ت )، مادّة: كتّى.

 $<sup>^{-3}</sup>$  سورة البقرة، الآية: 223.

<sup>4-</sup> أبو عبيدة معمر بن المثنّي اليمني، مجاز القرآن، تعليق: د. محمّد فؤاد، مكتبة الخانجي، ج1، ط2، 1970، ص: 73

<sup>5-</sup> قدامة بن جعفر، نقد الشّعر، تح: كمال مصطفى، مكتبة الخانجى، القاهرة، ط3، 1979، ص، ص: 155، 156.

<sup>6-</sup> الجرجاني، دلائل الإعجاز، ص: 306.

المستوى العميق لحركة الذّهن الّتي تمتلك قدرة الرّبط بين اللّوازم و الملزومات، فإذا لم يتحقّق هذا التّجاوز، فإنّ المنتج الصّياغي يظلّ في دائرة الحقيقة )) (1).

و بعد هذا التّعريف الموجز للكناية، سنحاول الوقوف على نموذجين من نماذجها في قصيدة "شهر الصّيام"، محاولين رصد دلالاتما و تجلّياتما بوصفها إنزياحا دلاليّا، له دور مهمّ في تحقيق عنصر الشّعريّة فيها. و منه قول الشّاعر:

8-أُمَّنْتَ اَلْخَلِيقَةَ ( وَ هِيَ غَرْقَى ) تُكَابِدُ كُلَّ دَفْعِ وَ اِصْطِدَامِ (2).

بعد التّأمّل في هذا البيت الشّعريّ، نلاحظ أنّه مبنيّ على صورتين بيانيتين متحاورتين الأولى الستعارة مكنيّة في قوله (أمّنت الخليقة)، أنْسَن فيها الشّاعر شهر الصّيام ليحسّم لنا فضله و مزاياه على الخليقة، ثمّ تلاها بجملة السميّة حاليّة، متكوّنة من واو الحال و المبتدأ والخبر كي يصف لنا هيئة الخليقة، في قوله (وهي غرقي).

فهل كان محمّد العيد يريد المعنى الظّاهر من البيت؟ و هو أنّ هؤلاء النّاس كانوا في حالة غرق حقيقي، و الغرق في أبسط تعريفاته، هو موت ناتج عن تعطّل عمليّة التّنفّس، نتيجة دخول الماء في سمي الأنف حتى تمتلئ منافذه فيهلك صاحبه. و هل كان يريد من القارئ أن يقف عند هذا المعنى القريب السّطحيّ؟، ثمّ ما علاقة شهر الصّيام بغرق الصّائم؟.

و منه نلاحظ أنّ عبارة ( و هي غرقي ) قد فاقت دلالتها المعجميّة الحرفيّة، لتدخل دائرة الإنزياح الدّلاليّ من خلال الكناية عن صفة الضّياع و الجهل، و الغوص في الملذّات و المعاصي و الذّنوب، و هذا ما يؤكّده أيضا الشّطر الثّاني من البيت.

62-وَ قَدْ ( يَطْوِي اَلْأَزِقَةَ ) مُسْتَمِيحاً فَيَحْرِمُهُ اَلْحُطامَ ذَوُوا اَلْخُطَامِ (3).

99

<sup>1-</sup> محمّد عبد المطّلب، البلاغة العربيّة، قراءة أخرى، ص: 187.

<sup>151 :</sup>ص خميد علي خليفة، ص $^{2}$  شعراء الجزائر، ديوان محميد العيد محميد علي خليفة، ص

<sup>-3</sup> المرجع نفسه، ص: 154.

يصف لنا الشّاعر في هذا البيت حالة فقير وسط قومه، و وظّف لذلك جملة من الألفاظ و العبارات المناسبة، منها قوله (يطوي الأزقة)، فالفعل (طوى) نقيض للفعل (نشر)، و هو في أبسط تعريفاته التّني و الضّم و العطف، غير أنّ الشّاعر تجاوز هذا المعنى الحرفي إلى معنى دلاليّ آخر، يكشفه و يحدّده الشّطر الثّاني من هذا البيت، و هو كناية عن قطع الفقير مسافة طويلة للبحث عن قوت يومه.

إذن، لم تتوقّف الألفاظ عند دلالتها الحرفيّة، بل إنزاحت إلى دلالة ثانية، لتدخل في دائرة الإنزياح، كي تحيل إلى دلالة قائمة خلف الدّلالة المعجميّة للكلمات، (( فالمعاني الشّريفة اللّطيفة لابدّ فيها من بناء ثان على أوّل، و ردّ تال على سابق )) (1).

و من أسباب اِرتباط الكناية بالإنزياح (( أنّ التعبير بالكناية يعطي مجالا أرحب في التّعبير، و التّحلّص ممّا لا يراد التّصريح به لأمر يقتضيه السّياق )) (2)، و فيه دعوة للمتلقّي للمشاركة في فهم ما وراء المعنى، أي "معنى المعنى".

<sup>1-</sup> الجرجاني، أسرار البلاغة، ص: 100.

<sup>2-</sup> مروان محمّد سعيد عبد الرّحمان، دراسة أسلوبيّة في سورة الكهف، رسالة ماجستير، كليّة الدّراسات العليا، جامعة النّجاح الوطنيّة، فلسطين، 2002، ص: 186.

#### ثالثا: التشبيه:

شغل التشبيه حيّزا واسعا في الدّراسات الأدبيّة و البلاغيّة و النقديّة منذ القدم، حتّى عدّه العرب أحد مقاييس البراعة الأدبيّة.

و هو (( مصدر مشتق من الفعل "شبّه" بتضعيف الباء، يقال: شبّهت بهذا تشبيها، أي : مثّلته به )) (1)، و (( يقال هذا شبه هذا و مثيله، و شبّهت الشّيء بالشّيء، أقمته مقامه، لِما بينهما من الصّفة المشتركة )) (2).

و التّشبيه في إصطلاح البلاغيّين له أكثر من تعريف، و هذه التّعاريف و إن إختلفت لفظا فإنّما متّفقة معنى.

فإبن رشيق -مثلا- يعرّفه بقوله ((صفة الشّيء بما قاربه و شاكله من جهة واحدة أو جهات كثيرة، لا من جميع جهاته، لأنّه لو ناسبه مناسبة كليّة لكان إيّاه، ألا ترى قولهم (خدّ كالورد) إنّما أرادوا حمرة أوراق الورد و طراوتها، لا ما سوى ذلك من صفرة وسطه و خضرة كمائمه )) (3). و هو ((علاقة مقارنة تجمع بين طرفين لإتّحادهما أو لإشتراكهما في صفة أو حالة أو مجموعة من الصّفات و الأحوال، و هذه العلاقة قد تستند إلى مشابحة حسيّة، و قد تستند إلى مشابحة في الحكم أو المقتضى الدّهني الّذي يربط بين الطّرفين المقارنين )) (4). و هو ((محاولة التقريب بين عالمين مختلفين أصلا و حكما، لكن متماثلين في وجه من الوجوه )) (5).

و قد وردت التشبيهات في قصيدة "شهر الصّيام" في سياقات شتّى، مشكّلة بذلك ملمحا إنزياحيّا مهمّا، يسهم —هو الآخر - في تحقيق شعريّة هذا النّص إلى مدى بعيد.

101

<sup>61</sup> :عبد العزيز عتيق، علم البيان، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  أحمد مصطفى المراغي، علوم البلاغة، البيان و المعاني و البديع، دار الكتب العلميّة، بيروت، ص $^{2}$ 

<sup>61</sup> : عبد العزيز عتيق، علم البيان، ص $^{3}$ 

<sup>4-</sup> جابر عصفور، الصّورة الفنيّة في التّراث النّقديّ و البلاغيّ عند العرب، دار التّنوير للطّباعة و النّشر، بيروت، ط2، 1983.

<sup>5-</sup> محمّد الصغير بناني، النّظريّات اللّسانيّة و الأدبيّة عند الجاحظ، دار الحداثة، بيروت، لبنان، ط1، 1986، ص: 308\_

و من بين نماذج التشبيه، قول الشّاعر (1):

# 2-وَ حِلَّ عَلَى بَنِي ٱلْإِسْلَامِ ضَيْفاً كَرِيماً بَيْنَ رَعْيِ وَ اِحْتِرَامِ

في هذا البيت، يخاطب الشّاعر شهر الصّيام، و يطلب منه القدوم و زيارة المسلمين المتشوّقين له أشد الشّوق، محدّدا الصّورة الّتي يريده أن يبرز بما، ألا و هي صورة الضّيف، وليس كأيّ ضيف، بل كضيف كريم سخيّ، و هذا ما أعطى الصّورة بعدا جماليّا وتأكيدا للمعنى الّذي رام الشّاعر توصيله للمتلقّي، و منه فإنّ الشّاعر قد شبّه شهر الصّيام بضيف كريم، ضيف جاء ليكرّمنا على عكس الحال المعتاد، و هو ضرورة إكرام أهل الدّار له، و هذا ما يدفع المتلقّي إلى تعميق قراءته، لأنّ ((غرابة التّشبيه تعتمد على حسن إختيار المشبّه به )) (2)، ثمّ إنّ ((التّشبيه يخرج الأغمض إلى الأظهر، و يكشف المجهول بالإتّكاء على المعلوم )) (3). والسّؤال الذي يستفرّ القارئ —هنا – هو: لماذا أضفى الشّاعر على شهر الصّيام صفة الكرم والجود؟ لتكون الإجابة بعد الرّحوع لشريعتنا الإسلامية، أنّ الله —عرّ و جلّ – جعله سببا للمغفرة والعتق من النّار، لأنّه شهر الخير و البركة و الرّحة و العطاء.

ويقول في البيت الّذي يليه مباشرة (4).:

# 3-وَ عِيداً بِاللَّطَائِفِ وَ الْهَدَايَا تَعُودُ عَلَيْهِمْ فِي كُلِّ عَامِ

هذا البيت تكملة للبيت الذي سبقه من حيث المعنى، و الدليل على ذلك الرّابط المنطقيّ "الواو"، يشبّه فيه الشّاعر شهر الصّيام بمناسبة دينيّة لا تقلّ قيمتها عن هذا الشّهر، وهي "العيد"، الذّي ينطوي على حكم عظيمة، ومعان جليلة، وأسرار بديعة، وهو في الإسلام سكينة

---

<sup>1-</sup> شعراء الجزائر، ديوان محمّد العيد محمّد على خليفة، ص: 151.

<sup>2-</sup> عبد العزيز عبد الله محمّد، ظاهرة العدول بين البلاغة العربيّة و الأسلوبيّة الحديثة، رسالة دكتوراه، كليّة الآداب، جامعة الموصل، 1999، ص: 248.

<sup>3-</sup> الشّعر و الشّعريّة، ص: 91.

<sup>4-</sup> شعراء الجزائر، محمّد العيد محمّد على خليفة، ص: 151.

ووقار، ويوم فرح وسرور. فالعلاقة بينهما -أيضا- هي الكرم والسّخاء والجود على عباد الله المسلمين.

تخلّت اللّغة في تشبيهات الشّاعر عن دلالتها المعجميّة، لتتحوّل إلى لغة شعريّة تستفزّ اللّغة القارئ، من خلال إحداث خلل في توقّعه، فضبابيّة المعنى و اِختفاؤه هي أهمّ ما يميّز اللّغة الشّعريّة.

ويقول الشّاعر في موضع آخر (1):

# 13-فَيَا لَكَ دَاعِياً لِلْخَيْرِ يَأْبَى إِجَابَةً صَوْتِهِ غَيْرُ ٱلْكِرَامِ

يبدو لنا من الوهلة الأولى، أنّ الشّاعر ضمّن هذا التّشبيه المعنى نفسه الّذي تطرّقنا إليه في البيتين السّابقين، فشبّه رمضان بالإنسان الدّاعي للخير (المغفرة، الأجر، .....).

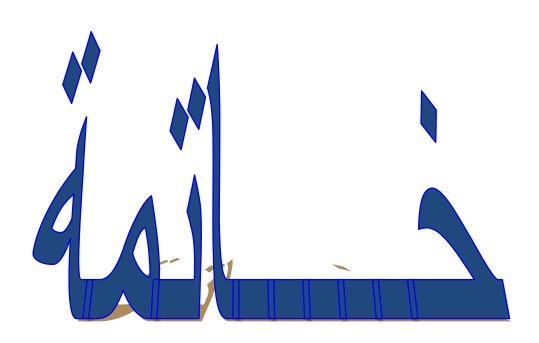
ومنه، فإنّ فعاليّة الإنزياح في التّشبيه تبرز من خلال إضفاء سمات جديدة، تسهم في توليد معان جديدة، بسبب علاقات لغويّة جديدة تصدم القارئ و تثيره، خدمةً لدلالات النّص أوّلا ولجماليته ثانيا، و إبرازا لفطنة الشّاعر و براعته و إبداعه.

و للتشبيه فوائد قد لا تتحقق إلّا به، (( أمّا فائدة التّشبيه من الكلام، فهي أنّك إذا مثّلت الشّيء بالشّيء، فإنّما تقصد به إثبات الخيال في النّفس بصورة المشبّه به أو بمعناه، و ذلك أوكد في التّرغيب فيه أو التّنفير عنه )) (2).

يمكن القول -إذن- أنّ الإنزياح ظاهرة جماليّة ترقى بالأسلوب العاديّ إلى مستوى أرفع، و ذلك من خلال الدّهشة و المفاجأة الّتي يحدثها في الإنزياح عن المعايير المألوفة إلى معايير لم تكن متوقّعة، و بالتّالى تؤدّي إلى نتائج غير معروفة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع السّابق، ص: 151

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن الأثير، المثل السّائر، تح: أحمد الحوفي و بدوي طبانة، مكتبة نحضة مصر، ج $^{2}$ ،  $^{3}$ 0 ص:  $^{2}$ 1.



بعد دراستنا لموضوع "شعريّة القصيدة الدّينيّة عند محمّد العيد آل خليفة"، أدركنا أنّ الشّعر الدّيني الجزائري الحديث قد لعب دورا هامّا في حياة الشّعب الوطنيّة، و السّياسيّة، و الإحتماعيّة منذ القديم، و أنّ موضوعاته قد إختلفت من شاعر إلى آخر، و إن إتّفقت -كلّها- في مصدر الإقتباس و هو الشّريعة الإسلاميّة.

و محمّد العيد، من الشّعراء القلائل الّذين جمعوا بين الشّعر الأصيل و الزّهد الحقيقي، إذ له فضل كبير في تطوير المعاني الشّعريّة و إدخال صور جديدة لم تعرفها إطارات الشّعر القديمة، أو لم تألفها، كما كان بارعا في اِستيعاب المبادئ الأخلاقيّة و الدّينيّة، و تقديمها في قالب شعريّ محبوب و متين.

و بعد محاولة الكشف عن شعريّة قصيدة الشّاعر محمّد العيد الموسومة ب "شهر الصّيام" توصّلنا إلى أنّ الفصل في موضوع الشّعريّة في الوقت الرّاهن أمر يعدّ من الصّعوبة، فهي مازالت تثير جدلا واسعا في الدّراسات الأدبيّة الحديثة الغربيّة و العربيّة-، بسبب اِشتباك معانيها وتنوّع تعريفاتها، و اِكتنافها كثيرا من الإلتباس.

و بما أنّ موضوع الشّعريّة منذ القديم و إلى الآن، هو اِستقصاء القوانين الّتي اِستطاع المبدع التّحكّم بواسطتها في إنتاج نصّه و السّيطرة على إبراز هويّته الجماليّة، و منحه الفرادة الأدبيّة، فإنّنا حاولنا —قدر المستطاع— أن نكشف السّتار عن أبرز المظاهر الفنيّة الّتي صنعت شعرية هذه القصيدة الدّينيّة، فكان تركيزنا على شعريّة الإنزياحين: التّركيبي والدّلالي في قصيدة "شهر الصّيام" الّتي اِتّخذناها كأنموذج للدّراسة.

# و من النتائج الَّتي توصّلنا إليها، ما يلي:

-حقّقت الإنزياحات الحاصلة في قصيدة "شهر الصّيام" قدرا عاليا من الشّعريّة القائمة على سعة الفضاء، الّتي تحقّقه التّعبيرات اللّغويّة القائمة بين طرفين متباعدين، أو غير متجانسين، الّتي تجاوز فيها الشّاعر المتداوّل، وإبتعد عن المألوف، ممّا هيّأ للنّصّ سماته الشّعريّة ومفرداته الأسلوبيّة، الّتي

مارست سلطة على المتلقّي قصد تأويل معاني القصيدة وكشفها، وقد خصّصنا لشعريّة الإنزياح الفصل الثّالث، مركّزين فيه على شعريّة الإنزياحين: التّركيبي والدّلالي.

-أسهم الإنزياح التركيبيّ في تعدّد الدّلالة و إختلافها من قارئ إلى آخر، وهو الشّيء الّذي حقّق إنفتاحيّة النّص، و هي الغاية الّتي يصبو إليها الشّعراء الحداثيّون، كونه يُدخل القارئ في لعبة مطاردة المعنى، وقد تعرّضنا لهذا المبحث في الفصل الثّالث، وركّزنا فيه على تلاث تقنيات هي: "الحذف"، "التّقديم والتّأخير" و"الإعتراض".

-تكمن الفاعليّة التّأثيريّة و الدّلاليّة للإنزياح التّركيبيّ، في عدم حروجه حروجا نهائيّا عن القواعد النّحويّة، و المواضعات اللّغويّة، بل باِستثماره للضّرورات اللّغويّة و الرّخص التّركيبيّة.

- نتجت عن ظاهرة التقديم و التأخير علاقات جديدة، فتحت آفاقا واسعة أمام الشّاعر والمتلقّي، فإن كان ترتيب الوحدات اللّغويّة يخضع للمتداول و المألوف في ترتيب أجزاء الجملة فإنّ الإنزياح عنهما إلى ما هو مخالف لهما بمثابة منبّهات ذات قيمة فنيّة وجماليّة، يعمد إليها المبدع لإنتاج دلالة أدبيّة متميّزة بإيحائها و تأثيرها، وهذا ما تثبته الدّراسة الإحصائيّة لمظاهر الإنزياحات النّاتجة عن عمليّتي التقديم والتأخير الّتي قمنا بها، إذ تطرّقنا إلى شعريّة التقديم في الجملة الإسميّة، وإلى شعريّة التقديم في الجملة الفعليّة.

-أسهمت تقنيّة الحذف في إضفاء لمسة سحريّة على هذة القصيدة، كما لعبت دورا فعّالا في فتح الباب أمام تعدّد القراءات، بإعتبارها فراغا بنيويّا يملؤه القارئ من خلال التّأويل، و بالتّالي فإنّ هذا التّأويل يختلف من قارئ إلى آخر، و هو ما يجعل الحذف من الأساليب الّتي تضفي على النّصّ خاصيّة الإنفتاح، فحذف عنصر ما في الجملة لا يعني غيابه لفظا و معنى، بل معناه باقٍ في البنية العميقة، وقد تجلّت ظاهرة الحذف في العنوان، وهذا ما دفعنا إلى دراسة شعريّته إستنادا على تقنيّة الحذف.

- تحسدت فاعليّة الإعتراض في هذه القصيدة (شهر الصّيام) من خلال موقعه، إذ أنّه وقع بين طرفين متلازمين في الدّلالة، فإنقطع التّسلسل الدّلاليّ ليفسح الجال لبروز دلالات غير متوقّعة تدهش المتلقّي، والّتي حاولنا حصرها قدر المستطاع في الجزء المخصّص لتقنيّة "الإعتراض"، فتناولنا شعريّة الإعتراض بين عناصر الجملة الفعليّة والإعتراض بين عناصر الجملة الإسميّة.

-أبدعت الإنزياحات الدّلاليّة -في هذه القصيدة - صورا أدبيّة لها أبعادها الإيحائيّة والجماليّة والنّفسيّة الّتي تتجلّى في الجدّة والمفاجأة والدّهشة، وهي معطيات فكريّة ومعنويّة ووجدانيّة، تعزّز الإحساس بالجمال الإنزياحيّ النّاتج عن التّوظيف الجازيّ للألفاظ والمعاني، وهذا ما تثبته النّماذج المأخوذة من ثنايا هذا النّصّ، والّتي تعرّضنا لها بالدّراسة في المبحث الثّالث من الفصل الثّالث المعنون با "شعريّة الإنزياحات الدّلاليّة" (الإستعارة، الكناية، التّشبيه).

و في الختام، أرجو أن أكون قد وفقت في إبراز شعرية القصيدة الدينية عند محمد العيد آل خليفة، و لو بقدر يسير، كما أرجو أن أكون قد ساهمت في إثراء قسم اللّغة العربيّة بهذا البحث الأكاديمي.



### قائمة المصادر و المراجع:

. القرآن الكريم .

#### أ-المصادر:

1-شعراء الجزائر، ديوان محمّد العيد محمّد علي حليفة، المؤسّسة الوطنيّة للفنون المطبعيّة، وحدة الرغاية، الجزائر، 2010.

### ب-المراجع:

1-إبراهيم على أبي الخشب، تاريخ الأدب العربيّ في الأندلس، دار الفكر العربيّ، القاهرة، 1970.

2-اِبن الأثير ( عزّ الدّين أبي الحسن )، المثل السّائر، تح: أحمد الحوفي و بدوي طبانة، مكتبة نهضة مصر، ج2، 1960.

3-إبن المعتز ( عبد الله بن المعتز بالله )، البديع، دار الحكم، دمشق، سوريا.

4-اِبن حتى، الخصائص، تح: محمّد على النّجّار، دار الهدى للنّشر و الطّباعة، بيروت، ج1، ط2.

5-إبن خلدون، المقدّمة.

6-اِبن سلّام الجمحي، طبقات فحول الشّعراء، تح: محمّد محمود شاكر، مطبعة المدني، مصر، (د.ط)، ج1.

7-اِبن قتيبة ( أبو محمّد عبد الله )، الشّعر و الشّعراء، تح: مفيد قميحة، دار الكتب العلميّة، بيروت، لبنان.

- 8-أبو العلاء المعرّي، رسالة الغفران، تح: عائشة عبد الرّحمان، دار المعارف، مصر، ط6، 1977.
  - 9-أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني، دار الثّقافة، بيروت، ج5.
- 10-أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثّقافيّ، المؤسّسة الوطنيّة للكتاب، الجزائر، ط2، ج1، 1985.
- 11-أبو القاسم سعد الله، شاعر الجزائر محمّد العيد آل خليفة، دار الرّائد للكتاب، الجزائر، ط5، 2007.
- 12-أبو عبيدة معمر بن المثنّى اليمني، مجاز القرآن، تعليق: محمّد فؤاد، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، ط3، 1979.
- 13-أبو هلال العسكري، الصّناعتين: الكتابة و الشّعر، تح: محمّد على البحاوي، و محمّد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة عيسى الحلبي، ط2، 1971.
  - 14-إحسان عبّاس، فنّ الشّعر، دار الثّقافة، بيروت، لبنان، ط3.
- 15-أحمد الإسكندري، أحمد أمين، علي الجارم، عبد العزيز البشري، أحمد ضيف، المفضّل في تاريخ الأدب العربيّ في العصور القديمة و الوسيطة و الحديثة، دار إحياء العلوم، بيروت.
- 16-أحمد بن مطلوب، في المصطلح التقديّ، منشورات المجمّع العلميّ، بغداد، العراق، (د.ط)، 2002.
- 17-أحمد حساني، دراسات في اللسانيات التطبيقيّة، ديوان المطبوعات الجامعيّة، الجزائر، 1994.
- 18-أحمد محمّد قدّور، المختار من الأدب الإسلاميّ، دار الفكر المعاصر، بيروت، لبنان، ط1، 1993.

- 19-أحمد محمّد ويس، الإنزياح في التّراث النّقديّ و البلاغيّ، دار رسلان للطّباعة و النّشر و التّوزيع، ط1، 2015.
- 20-أحمد محمّد ويس، الإنزياح من منظور الدّراسات الأسلوبيّة، المؤسّسة الجامعيّة للدّراسات و النّشر و التّوزيع، بيروت، لبنان، ط1، 2005.
  - 21-أحمد محمّد ويس، الإنزياح و تعدّد المصطلح، عالم الفكر، المحلّد 25، ع3، 1997.
- 22-أحمد مصطفى المراغي، علوم البلاغة: البيان و المعاني و البديع، دار الكتب العلميّة، بيروت، لبنان.
- 23-أحمد مقري التلمساني، نفح الطّيب من غصن الأندلس الرّطيب، شرح و تقديم: مريم طويل، دار الكتب العلميّة، بيروت، ط1، ج2، 1995.
  - 24-أدونيس ( على أحمد سعيد )، الشّعريّة العربيّة، دار الآداب، بيروت، لبنان، ط2، 1989.
    - 25-أدونيس، كلام البدايات، دار الآداب، ط1، 1989.
    - 26-أرسطو طاليس، فنّ الشّعر، تح: شكري عيّاد، دار الكاتب العربي، القاهرة، 1967.
      - 27-الجاحظ (أبو عثمان عمرو)، البيان و التبيين.
- 28-الحسين أحمد جاسم، الشّعريّة: قراءة في تجربة إبن المعتزّ العبّاسيّ، بترا للطّباعة والنّشر والتّوزيع، ط1، 2000.
- 29-الرّبيع بن سلامة، محمّد العيد تاوته، عمّار ويس، عزيز لعكايشي، موسوعة الشّعر الجزائريّ، شركة دار الهدى للطّباعة و النّشر و التّوزيع، عين مليلة، الجزائر، 2009.
  - 30-الزّمخشري ( أبو القاسم محمود )، أساس البلاغة، دار النّفائس، دمشق، سوريا.
- 31-السّكّاكي ( يوسف بن أبي بكر )، مفتاح العلوم، تح: نعيم زرزور، دار الكتب العلميّة، بيروت، لبنان، ط2، 1987.

32-الصّنعاني ( محمّد بن اِسماعيل )، التّهذيب الوسيط في النّحو، دار الجبل، بيروت، ط1، 1991.

33-الطّاهر بونابي، التّصوّف في الجزائر خلال القرنين 6و 7 الهجريين / 12و13 الميلاديين، شركة دار الهدى للطّباعة و النّشر و التّوزيع، عين مليلة، الجزائر، 2004.

34-الطّاهر توّات، إبن خميس التّلمساني: حياته و شعره، الملكيّة للطّباعة و النّشر و التّوزيع، الحرّاش، الجزائر، ط1، 2007.

35-أميرة حلمي مطر، جمهوريّة أفلاطون، الهيئة المصريّة العامّة للكتاب، (د.ط)، 1994.

36-بشرى موسى صالح، المرآة و النّافذة، 2001.

37-بشير تاوريرت، رحيق الشّعريّة الحداثيّة في كتابات النّقّاد المعاصرين المحترفين و الشّعراء النّقّاد المعاصرين، قسم الآداب و العلوم الإنسانيّة و الإجتماعيّة، جامعة محمّد خيضر، بسكرة، الجزائر، ط1، 2006.

38- بمجت الحديثي، حديثة و النّواعير، بغداد، 2001.

39-بيير جيرو، الأسلوبيّة، تر: منذر عيّاشي، مركز الإنماء الحضاري، ط2، 1994.

40-تزطيفان تودوروف، الشّعريّة، منشورات الأنيس، الجزائر.

41-تقيّ الدّين أبي بكر، خزانة الأدب و غاية الأرب، شرح: عصام شعينو، مكتبة الهلال، بيروت، 1987.

42-توفيق الزيدي، مفهوم الأدبيّة في التّراث النّقديّ، سراس للنّشر، تونس، 1985.

43- جابر عصفور، الصورة الفنيّة في التّراث النّقديّ والبلاغيّ عند العرب، دار التّنوير للطّباعة والنّشر، بيروت، ط2، 1983.

- 44-جمال إبراهيم قاسم، البلاغة الميسرة، دار إبن الجوزي للنّشر و التّوزيع، القاهرة، مصر، ط1، 2012.
- 45-جمال الدين بن الشّيخ، الشّعريّة العربيّة، تر: إمبارك حنّون و آخرون، دار توبقال، المغرب، ط1، 1996.
- 46-جون كوهين، النّظريّة الشّعريّة: بنية اللّغة الشّعريّة و اللّغة العليا، تر: أحمد درويش، دار غريب للنّشر و التّوزيع، ط1، 2000.
- 47-جون كوهين، بنية اللّغة الشّعريّة، تح: محمّد الولي العمري، دار توبقال، المغرب، ط1، 1986.
- 48-جون ليونز، نظرة تشومسكي اللّغويّة، تر: حلمي خليل، دار المعرفة الجامعيّة، الإسكندريّة، ط1، 1985.
- 49-حسن طبل، أسلوب الإلتفات في البلاغة القرآنيّة، دار الفكر العربي، القاهرة، (د.ط)، 1998.
  - 50-حسن ناظم، مفاهيم الشّعريّة، المركز الثّقافيّ العربيّ، الدّار البيضاء، المغرب، ط1، 1994.
- 51-خير الدّين الزّركلي، الأعلام -تراجم لأشهر الرّجال و النّساء من العرب والمستعمرين والمستعمرين والمستشرقين- دار العلم للملايين، بيروت، ط15، ج2، 2002.
  - 52-دين هويسمان، علم الجمال، تر: طافر حسن، الجزائر، ط2، 1975.
  - .2007 مقدّمة في الأسلوبيّة، مطبعة NIR ، سكيكدة، ط1، 2007.
- 54-رابح بوحوش، الأسلوبيّات و تحليل الخطاب، مديريّة النّشر، جامعة باجي مختار، عنّابة، (د.ت).

55-راشد بن حمد بن هاشل الحسيني، البنى الأسلوبيّة في النّص الشّعريّ، دراسة تطبيقيّة، 2004.

56-رمضان الصباغ، في نقد الشّعر العربيّ المعاصر، دار الوفاء للطّباعة و النّشر، الإسكندريّة، مصر، ط1، 1998.

57-رمضان كريب، بذور الإبجّاه الجمالي في النّقد العربيّ القديم، دار الغرب للنّشر والتّوزيع، 2004.

58-رومان جاكبسون، قضايا الشّعريّة، تر: محمّد الولي و إمبارك حنون، دار توبقال، الدّار البيضاء، المغرب، ط1، 1988.

59-سراج الدّين محمّد، الزّهد في الشّعر العربيّ.

60-سعد الدّين محمّد الجيزاوي، أصداء الدّين في الشّعر المصريّ الحديث.

61-سعد بوفلاقة، دراسات في أدب المغرب العربيّ.

62-شوقى ضيف، التّطوّر و التّحديد في الشّعر الأمويّ، دار المعارف، مصر، ط6، (د.ت).

63-شوقى ضيف، التقد، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط5، 1985.

64-شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربيّ -العصر الإسلامي-، دار المعارف، مصر، ط5، ج2، 1972.

65-شوقي ضيف، في التراث و الشّعر و اللّغة، مكتبة الدّراسات الأدبيّة، دار المعارف، القاهرة، (د.ط)، (د.ط).

66-عادل النويهض، معجم أعلام الجزائر من صدر الإسلام حتى العصر الحاضر، مؤسسة نويهض الثّقافيّة، بيروت، ط2، 1980.

67-عبّاس حسن، النّحو الوافي، دار المعارف، ط15، ج2.

68-عبد الباسط محمود، الغزل في شعر بشّار بن برد -دراسة أسلوبيّة-، دار طيبة للنّشر والتّوزيع و التّجهيزات العلميّة، ليبيا، 2005.

69-عبد الحكيم راضي، نظريّة اللّغة في النّقد العربيّ، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، 2003.

70-عبد الحميد حاجيات، أبو حمّو موسى الزّيّاني: حياته و آثاره.

71-عبد الرّحمان الباشا، نحو مذهب إسلاميّ في الأدب و النّقد، دار الأدب الإسلاميّ، القاهرة، 2000.

72-عبد الرّحمان خليل إبراهيم، دور الشّعر في معركة الدّعوة الإسلاميّة، الشّركة الوطنيّة للنّشر والتّوزيع، الجزائر، (د.ط)، 1971.

73-عبد السلام المسدّي، الأسلوبيّة و الأسلوب نحو بديل ألسنيّ في نقد الأدب، الدّار العربيّة للكتاب، ليبيا، تونس، ط1،1977.

74-عبد السلام المسدّي، المصطلح النّقديّ، مؤسّسات عبد الكريم عبد الله للنّشر، تونس، (د.ط)، 1994.

75-عبد العزيز عتيق، علم البيان.

76-عبد العزيز نبوي، الشّعر المغربيّ القديم.

77-عبد القادر بوعرفة الهلالي، أعلام الفكر و التّصوّف بالجزائر.

78-عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، تحقيق و تعليق: محمود محمّد شاكر، دار المدينة، جدّة، ط1، 1991.

79-عبد القاهر الجرجاني، التّعريفات.

80-عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، تعليق: محمد محمود شاكر، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط5، 2004.

- 81-عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، تح: محمود محمّد شاكر، مكتبة الخانجي للطّباعة والنّشر، ط3، 1992.
- 82-عبد الله الركيبي، الشّعر الدّينيّ الجزائريّ الحديث، الشّركة الوطنيّة للنّشر و التّوزيع، الجزائر، ط1، 1981.
- 83-عبد الله الغذامي، الخطيئة و التّكفير من البنيويّة إلى التّشريحيّة، النّادي الأدبيّ الثّقافيّ، حدّة، السّعوديّة، ط1، 1985.
- 84-عبد الله بن أحمد النسفي، مدارك التنزيل و حقائق التأويل، تح: مروان محمّد الشعار، دار النّفائس للطّباعة و النّشر و التوزيع، بيروت، لبنان، ط1، ج3، 1996.
  - 85-عبد الله خضر محمّد، أسلوبيّة الإنزياح في شعر المعلّقات.
    - 86-عبد الملك مرتاض، الأدب الجزائريّ القديم.
- 87-عبد المنعم الحفني، المعجم الصّوفيّ، عربيّة للطّباعة و النّشر، دار الرّشاد، القاهرة، ط1، 1997.
  - 88-عبد النّاصر حسن محمّد، سيموطيقا العنوان، دار النّهضة العربيّة، القاهرة، 2002.
- 89-عبود شلتاغ، الملامح العامّة لنظريّة الأدب الإسلاميّ، دار المعرفة للنّشر و التوزيع، مطبعة الصّباح، دمشق، ط1، 1992.
  - 90-عثمان سعدي، الجزائر في التّاريخ.
  - 91-عثمان موافي، في نظريّة الأدب، دار المعرفة الجامعيّة، الإسكندريّة، مصر، ط3، 2000.
- 92-عزّ الدّين محمّد الكردي، التّقديم و التّأخير في القرآن الكريم، دار المعرفة للطّباعة والنّشر، 2007.

93-عصام قصبحي، أصول النّقد العربيّ القديم، مطابع الأصيل، حلب، سوريا، (د.ط)، 1981.

94-على البطل، الصورة في الشّعر العربيّ حتّى آخر القرن الثّاني الهجري، دراسة في أصولها وتطوّرها، دار الأندلس، بيروت، ط2، 1981.

95-علي على صبح، عبد العزيز شرف، محمد عبد المنعم خفاجي، الأدب الإسلامي -المفهوم والقضية-، دار الجبل، بيروت، ط1، 1992.

96-عماد الدّين خليل، مدخل إلى نظريّة الأدب الإسلاميّ، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، 1987.

97-عمّار هلال، العلماء الجزائريّون في البلدان العربيّة الإسلاميّة، ديوان المطبوعات الجامعيّة، الجزائر، ط2، 2010.

98-عمر بن فينة، أدب المغرب العربيّ قديما، ديوان المطبوعات الجامعيّة، إبن عكنون، الجزائر، 1994.

99-فتح الله أحمد سليمان، الأسلوبيّة مدخل نظريّ و دراسة تطبيقيّة، 1990.

100-فيليب فان تيغم، المذاهب الأدبيّة الكبرى في فرنسا، تر: فريد انطونيوس، دار عويدات، بيروت، ط2، 1982.

101-قدامة بن جعفر، نقد الشّعر، تح: كمال مصطفى، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط3، 1979.

102-كاظم سعد الدّين، الأسلوب و الأسلوبيّة، 1985.

103-كمال أبو ديب، في الشّعريّة، مطبعة الأبحاث العربيّة، لبنان، (د.ط)، (د.ت).

104- خضر العرابي، الدين و الفن -مقاربة مفاهيمية-، دار الغرب للنشر و التوزيع، وهران، 2006.

- 105-مجموعة كتّاب سوفييت، موسوعة نظريّة الأدب: الصّورة الطّبع المنهج، تر: جميل نصيف التّركيتي، وزارة الثّقافة و الإعلام، بغداد، 1992.
- 106-محمّد الأزهر باي، المديح النّبويّ في الغرب الإسلاميّ، مركز النّشر الجامعي، تونس، المطبعة الرّسميّة للجمهوريّة التّونسيّة، (د.ط)، 2013.
- 107-محمّد الرّابع الحسني النّدوي، الأدب الإسلاميّ و صلته بالحياة مع نماذج من صدر الإسلام، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ط1، 1985.
- 108-محمد الصّالح الصّديق، القرآن في محيط العقيدة و الإيمان، شركة دار الأمّة للطّباعة والنّشر والتّوزيع، برج الكيفان، الجزائر، ط1، 2002.
- 109-محمّد الصغير بناني، النّظريّات اللّسانيّة و الأدبيّة عند الجاحظ، دار الحداثة، بيروت، لبنان، ط1، 1986.
  - 110-محمّد الميلي، تاريخ الجزائر في القديم و الحديث، ج2.
- 111-محمد الهادي بوطارن و آخرون، المصطلحات اللّسانيّة و البلاغيّة و الأسلوبيّة و الشّعريّة إنطلاقا من التّراث العربيّ و من الدّراسات الحديثة، دار الكتاب الحديث، القاهرة، ط1، 2008.
- 112-محمّد بازي، العنوان في الثّقافة العربيّة: التّشكيل و مسالك التّأويل، منشورات الإختلاف، الرّباط، المغرب، ط1، 2012.
- 113-محمّد بن رمضان شاوش و الغوتي بن حمدان، الأدب العربيّ الجزائريّ عبر النّصوص أو إرشاد الحائر إلى آثار أدباء الجزائر، مج 1.
- 114-محمّد بن سمينة، محمّد العيد آل حليفة: دراسة تحليليّة لحياته، ديوان المطبوعات الجامعيّة، الجزائر، 1999.

- 115-محمد بوذينة، قصيدة بانت سعاد و معارضتها، سلسلة من غرر الشّعر، منشورات محمّد بوذينة، الحمامات، (د.ت)، (د.ط).
- 116-محمّد جلوب فرحان، دراسات في علم المنطق عند العرب، مكتبة بسّام، الموصل، 1987.
- 117-محمد زكي العشماوي، قضايا النّقد الأدبي بين القديم و الحديث، دار النّهضة العربيّة للطّباعة و النّشر، بيروت، لبنان.
  - 118-محمد عبد الله درّاز، بحوث ممهدة لدراسة تاريخ الأديان، دار القلم، الكويت.
    - 119-محمّد عبد المطّلب، البلاغة العربيّة قراءة أحرى.
  - 120-محمّد عبد المطّلب، البلاغة و الأسلوبيّة، مكتبة لبنان ناشرون، ط1، 1994.
- 121-محمّد عبد المطّلب، جدليّة الإفراد و التّركيب في النّقد العربيّ القديم، مكتبة الحريّة الحديثة، 1984.
- 122-محمّد علي أبو ريان، فلسفة الجمال و نشأة الفنون الجميلة، دار المعرفة الجامعيّة، الإسكندريّة، مصر، 1993.
- 123-محمّد عويس، العنوان في الأدب العربيّ: النّشأة و التّطوّر، مكتبة الأنجلو المصريّة، مصر، ط1، 1984.
- 124-محمّد عيسى الحريري، الدّولة الرّستميّة بالمغرب الإسلاميّ: حضارتها و علاقاتها الخارجيّة بالمغرب و الأندلس، دار القلم، الكويت، ط3، 1987.
  - 125-محمّد قطب، منهج الفنّ الإسلاميّ، دار الشّروق، القاهرة، ط6، 1983.
  - 126-محمّد لطفي اليوسفي، الشّعر و الشّعريّة، الدّار البيضاء، المغرب، 1992.
- 127-مختار حبار، الخطاب الأدبيّ القديم في الجزائر: دراسة بيليوغرافيا، منشورات مختبر الخطاب الأدبيّ في الجزائر، جامعة وهران، 2007.

- 128-مشري بن خليفة، الشّعريّة العربيّة: مرجعيّاتها و إبدالاتها النّصيّة، دار حامد للنّشر والتّوزيع، عمّان، الأردن، (د.ط)، 2010.
  - 129-مصطفى الغلاييني، جامع الدّروس العربيّة، المكتبة العصريّة، ط30، ج3، 1994.
    - 130-منذر عيّاشي، الأسلوبيّة و تحليل الخطاب، 2002.
- 131-موسى سامح ربابعة، الأسلوبيّة: مفاهيمها و تجلّياتها، دار الكندي، الكويت، ط1، 2003.
  - 132-موكاروفسكي، اللّغة المعياريّة و اللّغة الشّعريّة، تر: ألفت الرّوبي، فصول، مج5، 1985.
    - 133-نايف معروف، الأدب الإسلاميّ في عهد النّبوّة و خلافة الرّاشدين، دار النّفائس.
  - 134-هنريش بليث، البلاغة و الأسلوبيّة، تر: محمّد العمري، المغرب، إفريقيا الشّرق، 1999.
- 135- يحيى بن خلدون، بغية الرّواد في ذكر الملوك من بني عبد الوارد، مطبعة بيير فونطانا الشّرقيّة، الجزائر، مج 1، 1903.
  - 136-يوسف أبو العدّوس، الأسلوبيّة: الرّؤية و التّطبيق، دار المسيرة، الأردن، ط1، 2007.
- 137-يوسف وغليسي، إشكاليّة المصطلح في الخطاب النّقدي العربي الجديد، الدّار العربيّة للعلوم ناشرون، ط1، 2008.

138-Gerard Genette. Seuil. Paris. 1987

## ج-المعاجم و الدّواوين:

- 1-إبن أحمد الفراهيدي، العين.
- 2- ابن منظور، لسان العرب، تح: عبد الله علي الكبير، محمّد أحمد حسب الله و هاشم محمّد الشّاذلي، دار المعارف، القاهرة، (د.ط)، مج2، ج17.
  - 3- حمد محمد داود، المعجم الوسيط، دار غريب، القاهرة، ج1.

4-ديوان الأعشى، دار بيروت، بيروت، لبنان، 1980.

#### د-الرّسائل الجامعيّة

1-دانا عبد اللّطيف سليم حمّودة، شعريّة النّثر: طوق الحمامة أنموذجا، رسالة ماجستير، جامعة الشّرق الأوسط، 2011-2012.

2-سليم سعداني، الإنزياح في الشعر الصوفي: رائية الأميرعبد القادر أنموذجا، رسالة ماجستير، 2010.

3-عبد العزيز عبد الله محمد، ظاهرة العدول بين البلاغة العربيّة و الأسلوبيّة الحديثة، رسالة دكتوراه، كليّة الآداب، جامعة الموصل، 1999.

## ه-الدوريات و المجلّات:

1-إبراهيم بن منظور التّركي، العدول في البنية التّركيبيّة: قراءة في التّراث البلاغي، مجلّة أمّ القرى، ع

2-أحمد المنادي، النّص الموازي: العنوان مفتاح النّص، مجلّة علامات النّص، حدّة، مج16، جرّ6، مج16، جرّ6، مج16، 2007.

3-العيد حنكة، الإعتراض في شعر الأعشى: دراسة في التّحلّيات النّحويّة و المقاصد البلاغيّة، مجلّة علوم اللّغة العربيّة و آدابها، كليّة الآداب و اللّغات، جامعة الوادي، ع8، سبتمبر 2015.

4- جاسم محمّد جاسم و عبد السّتّار عبد الله صالح، بنية العنوان في شعر محمود درويش، محلّة أبحاث كليّة التّربية الأساسيّة، ع3، 2008.

5-جميل حمداوي، السيميوطيقا و العنونة، مجلّة عالم الفكر، ع3، مج25، 1997.

6-حواس بري، وظائف الإعتراض و أساليبه، الأثر بحلّة الآداب و اللّغات- جامعة قاصدي مرباح، ورقلة، ع5، مارس2006.

7-رابح بوحوش، الشّعريات و الخطاب، الملتقى الدّولي الأوّل في تحليل الخطاب، 2003.

8-رابح بوحوش، الشّعريات و المناهج اللّسانيّة، محلّة الموقف الأدبي، ع414، 2005.

9-عبّاس بن يحيى، تحوّلات المكوّن الدّيني في الشّعر العربي، مجلّة حوليات التّراث، جامعة مستغانم، ع1، 2004.

10-عبد اللّطيف الوراري، جمال الدّين بن الشّيخ و حاجتنا إلى إرثه التّنويري، مجلّة مغرس 2008.

11-عبد الملك مرتاض، مفهوم الشّعريات في الفكر النّقدي العربي، مجلّة بونه للبحوث والدّراسات، ع7-8، 2007.

12-قويدر بن أحمد، من الأدب الدّيني إلى المثاقفة، محلّة حوليات التّراث، منشورات جامعة مستغانم، ع1، حوان 2004.

13-محمد موسوني، الأدب الإسلامي -إشكاليّة المصطلح- محمّة الآداب و اللّغات، جامعة ورقلة، الجزائر، ع2، 2003.

### ك-الإنترنيت:

1-عبد المنعم القاسمي، عن التّصوّف و الصّوفيّة في الجزائر، الموقع الإلكتروني:

http://albordj.blogspot.com





# فهرس الموضوع

|          | البسملة                                                                    |
|----------|----------------------------------------------------------------------------|
|          | الشّكر                                                                     |
| (اً –د)  | مقدّمة عامّة                                                               |
| (7-5)    | مدخل                                                                       |
| (29-9)   | الفصل الأوّل: الشّعريّة في الثّقافتين: الغربيّة و العربيّة —ماضيا و حاضرا— |
| (13-10)  | المبحث الأوّل:الشّعريّة في التّراث الغربيّ                                 |
| (17-14)  | المبحث الثّاني: الشّعريّة في التّراث العربيّ                               |
| (20-18)  | المبحث الشّالث:الشّعريّة الغربيّة الحديثة                                  |
| (29-21)  | المبحث الرّابع:الشّعريّة العربيّة الحديثة                                  |
| (55-31)  | الفصل الثاني: .الشّعر الدّينيّ —المفهوم —النّشأة و الأعلام                 |
| (36-31)  | المبحث الأوّل:الدّين و الشّعر -مقاربة مفاهيميّة                            |
| (45-37)  | المبحث الثّاني: نشأة الشّعر الدّينيّ عند العرب                             |
| (55-46)  | المبحث القّالث: نشأة الشّعر الدّينيّ في الجزائر                            |
| (103-57) | الفصل الثالث: شعريّة الإنزياح في قصيدة "شهر الصّيام"                       |
| (68–57)  | المبحث الأوّل: تعريف الإنزياح                                              |

| (91-69)   | المبحث الثّاني: شعريّة الإنزياحات التّركيبيّة في قصيدة "شهر الصّيام" |
|-----------|----------------------------------------------------------------------|
| (103-92)  | المبحث الثّالث: شعريّة الإنزياحات الدّلاليّة في قصيدة "شهر الصّيام"  |
| (108-106) | الخاتمة                                                              |
|           |                                                                      |
| (123-110) | المصادر والمراجع                                                     |
|           | الملحق                                                               |
|           | الفهرس                                                               |